1992 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 81

particuliére des lettres 3 et 4, correspondance polémique échangée entre Simnani et “Abd
al-Razzaq Kasani, partisan d’Ibn “Arabi, au sujet de quelques points de la doctrine de ce dernier
(I’éditeur ne connait manifestement pas les travaux de H. Landolt & ce sujet comme « Simnani
on wahdat al-wufiid », Wisdom of Persia, vol. 1V, Téhéran, 1349s./1970 ou « Der Briefwechsel
zwischen Kasani und Simnani liber Wahdat al-wugid », Der Islam 50, 1973) ou encore la lettre
5 sur les sympathies chiites de I’A. Enfin, les Lama'at attribuées & Simnani sont éditées
(p. 419-421) d’apres les fragments rapportés par Haqqi Efendi dans sa al-magmii‘at al-‘irfaniyya
(manuscrit 6096 de la collection Malek). D’abondantes notes explicatives, cinq index et une
bibliographie substantielle ajoutent 4 I'utilité de cet ouvrage désormais indispensable pour tout
chercheur en soufisme iranien.

Mohammad Ali AMIR-MOEZz1
(E.P.H.E., Paris)

Nathalie CLAYER, L’Albanie, pays des derviches. Osteuropa-Institut, Berlin, 1990.
25 4+ 30 cm, 506 p.

Ingénieur au départ et, a ce titre, travaillant sur des applications de I’informatique utiles
aux chercheurs, Nathalie Clayer s’est prise a son propre jeu et a fini par s’engager elle-méme
dans une activité de recherche dont ce livre est le fruit. L’ambition n’était pas mince. A I’effort
nécessaire pour acquérir les connaissances islamologiques et les outils linguistiques indispen-
sables s’ajoutait une difficulté propre au sujet : les publications antérieures, souvent trés datées
et rarement précises, étaient peu nombreuses; les sources primaires étaient (et demeurent)
difficilement accessibles. La situation politique, enfin, excluait tout travail sur le terrain.
Sévérement controlée et entravée depuis l’avénement du régime communiste, la pratique reli-
gieuse de la majorité musulmane (70 % de la population) comme celle des minorités chrétiennes
devait €tre purement et simplement interdite en 1967 : devangant tous les pays « progressistes »,
I’Albanie devenait officiellement la premidére société sans Dieu. Les visiteurs — ceux surtout
qui auraient eu la prétention de s’intéresser aux « dervicheries » albanaises — n’avaient, dans
ces conditions, guére de chances d’obtenir un visa et aucune de conduire une enquéte scienti-
fique. Nathalie Clayer a donc été obligée de se satisfaire des documents disponibles et de
quelques témoignages — ceux, en particulier, qu’elle a pu obtenir 4 Detroit ou un tekke a été
fondé en 1954 par un Bektachi exilé, Baba Rexhebi appartenant 3 la branche des « derviches
célibataires » 1. Prudemment, elle a choisi de se limiter, comme le précise le sous-titre, a
I’étude des « ordres mystiques musulmans ... & D’époque post-ottomane » de 1912 a 1967.
Bien qu’elle soit a présent engagée dans une recherche sur les Halvetis & 1’échelle du Sud-Est
européen, on peut penser qu’elle profitera des changements intervenus au « Pays des Aigles »
pour vérifier sur place des informations indirectes et, surtout, pour prolonger ce premier ou-
vrage en suivant la trace des tarikat albanaises de 1967 4 nos jours : les indications qui filtrent

1. Nous utiliserons systématiquement dans ce  par l’auteur pour les mots d’origine turque ou
compte rendu le systéme de translitération adopté arabe.

BCAI 9 (1992) N. Clayer: L'Albanie, pays des derviches, recensé par M. Chodkiewicz
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

82 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N°e 9

a D’étranger depuis la relative ouverture du régime de Tirana donnent A croire qu’un islam
souterrain a survécu aux ukases d’Enver Hoxha. On ne congédie pas Dieu par décret.

Les Bektachis se taillent ici la part du lion, non seulement parce que la documentation
les concernant est la plus abondante mais en raison de leur importance effective en Albanie
a Pépoque considérée (un quart de la population musulmane leur était & quelque degré affili¢).
Cette prééminence a une explication historique fort claire. Implantés depuis le XVIII® si¢cle
dans une région dont le relatif isolement leur épargnait certaines des conséquences de la
suppression de leur ordre par le sultan Mahmid IT en 1826, ils ont joué un réle majeur, a
partir de 1878, dans la naissance d’un nationalisme albanais violemment anti-turc.

Leurs tekke-s furent souvent a la fois les foyers du mouvement de libération et les
centres d’apprentissage de la langue albanaise (pour laquelle ils contribuérent & faire adopter
P’alphabet latin).

Bien qu’un Baba contemporain cité par N. Clayer déclare, dans un article publié en 1938,
que «le bektachisme n’est rien d’autre que le vrai islam appuyé par le Coran», on sait que
tel n’est pas, en général, le point de vue des musulmans eux-mémes. Si le tekke de Detroit
mentionné plus haut tend vers un réformisme « sunnitisé » comme le dit "auteur (on n’y
consomme pas d’alcool et on y pratique les priéres légales et le jeline du Ramadén), il en
allait tout autrement dans les couvents albanais : croyances et pratiques n’y étaient évidem-
ment pas compatibles avec les conceptions méme les plus libérales de la shari'a, ce qui ne
peut surprendre les lecteurs du livre bien connu de J.K. Birge, The Bektashi order of Dervishes
(1937). Bien que N. Clayer s’efforce d’identifier les traits caractéristiques du bektachisme
albanais tardif, on aimerait d’ailleurs en savoir un peu plus sur ce qui le distingue, en matiére
de doctrines et de rites, de celui de I’époque ottomane. Les indications qu’elle donne a ce
sujet ne sont pas aussi précises qu’on le souhaiterait et c’est une raison de plus d’espérer
qu’elle reprendra son enquéte in vivo.

Quoi qu’il en soit, les particularités des Bektachis étaient trop marquées pour qu’ils s’ac-
commodent d’un statut — d’ailleurs contesté par les musulmans sunnites — d’« ordre mys-
tique » parmi d’autres : ils furent donc reconnus, implicitement dés 1920, explicitement en
1945, comme constituant 1'une des quatre confessions du pays — une religion & part entiére
a c6té des catholiques, des orthodoxes et des sunnites. Curieusement, cependant, une tenta-
tive — inspirée « par les saintes traditions et les réglements canoniques du Bektachisme... »
mais sans doute aussi par un gouvernement soucienx d’exercer plus aisément son contrdle —
fut faite en 1950 de rassembler au sein de la Bektachiyya les autres tarikat alors en existence
et qui, elles, appartenaient incontestablement & I’islam sunnite.

De ces confréries « orthodoxes», la plus solidement implantée était la Halvetiyya qui,
introduite dans la premiére moitié du XVI® siécle, renforcée an XVIII® par un nouvel apport
en provenance de Macédoine, semblait toujours en activité & la fin des années cinquante.
Comme la Bektachiyya, elle avait participé aux luttes pour I’indépendance. Trois branches
(Karabachis, Hayatis et Akbachis) étaient présentes en Albanie. Les pratiques décrites par
N. Clayer sur la base d’un témoignage ancien (1921) semblent correspondre a celles qu’on
observe aujourd’hui encore, 4 Istambul ou... dans I’Etat de New York, ol depuis plusieurs
années un khalifa d’un shaykh turc a installé un tekke.

BCAI 9 (1992) N. Clayer: L'Albanie, pays des derviches, recensé par M. Chodkiewicz
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1992 11. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 83

L’arrivée de la Rifa‘iyya ne peut étre datée avec précision et c’est surtout a la fin du
XIXe siécle qu’une seconde vague d’implantation — essentiellement urbaine — en fait la
troisiéme des tarikat albanaises. La source la plus récente décrivant une séance chez les Rifa‘is
de Shkodra en 1957 y atteste le respect des usages constatés ailleurs : les derviches mangent
du verre, se transpercent le visage, etc. Viennent ensuite des ordres numériquement beaucoup
moins importants : Sa“dis, Kadiris et Tidjanis — ces derniers, arrivés a la fin du XIX® ou au
début du XX° siécle, n’étant apparemment présents qu’a Shkodra et a Tirana. Bien que les
données disponibles n’autorisent guére une analyse sociologique du recrutement de ces diverses
tarikat, on peut au moins noter, avec ’auteur, I’absence significative dans ce panorama de
confréries plus « intellectuelles » : Mevlevis et Nagshbandis, s’ils ont sans doute été peu ou prou
représentés a 1’époque oftomane, n’apparaissent nulle part dans les documents, officiels ou
non, relatifs a la période suivante.

La premiére moitié de ’ouvrage, aprés une présentation d’ensemble, consacre une mono-
graphie a chacune des tarikat et s’achéve sur une analyse historique de 1’évolution des ordres
albanais de 1912 4 1967 — et en particulier de leur statut officiel sous les régimes successifs.
La deuxiéme moitié, la plus précise et sans doute aussi la plus précieuse, comporte un réper-
toire détaillé des centres et des personnages : chaque fekke est 1’objet d’une fiche technique
diment référencée indiquant, outre sa localisation exacte et sa date au moins approximative
de fondation, les noms des cheikhs successifs et les activités religieuses, sociales et politiques
dont il a été le foyer. Plusieurs cartes qui font apparaitre la répartition géographique des
tekke-s, un glossaire et une bibliographie complétent cette tentative de synthése, périlleuse mais
réussie. Le livre de N. Clayer est la version enrichie d’un travail entrepris pour [’obtention
du diplome de I’Ecole des hautes études en sciences sociales : disons, et cela résumera notre
opinion sur L’Albanie, pays des derviches, que nous souhaiterions voir les diplomitifs nous
soumettre plus souvent des mémoires de cette exceptionnelle qualité.

Michel CHODKIEWICZ
(EHESS, Paris)

Franz ROSENTHAL, Greek Philosophy in the Arab World. A Collection of Essays.
Variorum Reprints, London, 1990. 15,5 x 23 cm, 290 p.

Cet ouvrage rassemble sept textes (articles de revues ou contributions a des ouvrages
collectifs) dont la composition ou du moins la publication s’échelonne de 1937 & 1978. Ils sont
rangés selon 1’ordre chronologique des philosophes qui en sont les objets : Zénon d’Elée (I),
Platon (II), Plotin (III et 1V), Aristote ou plutdt 1’'un de ses commentateurs (V), Cébés (VI);
le n® VII concerne un recueil d’aphorismes attribués a des philosophes d’époques variées.
L’immense éruditionn qui s’y déploie n’en fait pas le seul intérét. Ainsi le n® II (On the
Knowledge of Plato’s Philosophy in the Islamic World) se fonde certes sur les données dispo-
nibles il y a cinquante ans (l’article date de 1940, il est accompagné d’addenda de 1941),

BCAI 9 (1992) N. Clayer: L'Albanie, pays des derviches, recensé par M. Chodkiewicz
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



