78 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N°¢ 9

respectueux des dogmes islamiques (encore que ... il y a par exemple parfois des différences
notables entres les positions d’un Qusayri et celles d’un Gazzili), par contre le hanbalisme
est loin d’étre, de ce point de vue, un bloc homogéne et il n’a pas manqué de soufis hanbalites
qui, s’étant écartés de la doctrine originelle d’Ahmad Tbn Hanbal, ou ayant été jugés comme
tels, ont été attaqués violemment par d’autres hanbalites (voir I’exemple des hanbalites hallagiens
dans mon article « Ibn "Ata’ al-Adami, esquisse d’une biographie historique », Studia Islamica
LXIII, 1984; ou les mystiques hanbalites sévérement critiqués dans le Talbis Iblis d’Ibn al-Gawzi,
lui-m&me hanbalite). Les soufis se réclamant de I’école d’Ibn Hanbal étaient parfois loin de
« I’orthodoxie » telle que 1’entendaient les docteurs de cette école, et pour revenir & nos per-
sonnages, il faut dire qu’Ahmad Gami qui, déja dans son enseignement et sa poésie, s’écarte
parfois sensiblement de «}’orthodoxie» hanbalite, vouait en plus une admiration sans équivo-
que non seulement pour Abi Sa‘id le $afi'ite mais encore pour Abu Yazid al-Bistami le Sattah
(cf. les vers extraits de son diwan manuscrit dans I’introduction de I’éditeur, p. v, XviI, Xvili).
D ailleurs, ce qui ressort de la « biographie » de Gami, les Magamadt-e Zende Pil sur quoi s ap-
puie Poorjavady pour étayer son argumentation, ce n’est pas tellement son « orthodoxie »
stricte mais plutét son personnage en tant que maitre spirituel charismatique, voire un thau-
maturge aux pouvoirs surnaturels qui n’hésitait pas a avoir recours aux facultés magiques
pour convertir les disciples potentiels (d’olu peut-&tre d’ailleurs son terrible surnom), pratiques
totalement condamnées par le hanbalisme traditionnaliste. Pour ma part, je pense que le
probléme d’appartenance doctrinale ne se pose que tout a fait secondairement pour ce qui
est du soufisme hurdsanien, surtout a partir du V¢/XI® siécle ou l'implantation sociale du
soufisme est chose presque faite. Les méthodes d’enseignement de Gami et d’Abii Sa‘id b.
Abi ]-Hayr sont différentes tout simplement parce que les deux maitres sont différents, et qu’en
plus ils changent d’attitude pédagogique selon la ou les personnes a qui ils ont affaire (c’est cc
qui ressort en tout cas de leurs « biographies » respectives, Magamat déja cité pour le premier
et Asrar al-tawhid fi magamat al-Sayh Abi Sa‘id de Muhammad b. Munawwar Mihani pour
le second — cf. éd. SafiT Kadkani, Téhéran, 1366s./1987).

Mohammad Ali AMIR-MOEZ7Z1
(E.P.H.E., Paris)

‘Ala’ al-Dawla SIMNANI, Musannafat-e farsi, éd. Nagib Mayel Heravi. EnteSarat-c
‘Elmi va Farhangi, n°® 255, Téhéran, 1369 h. solaire/1990. Lv + 470 p.

‘Ala al-Dawla Simnani (m. 736/1336) est un des chainons les plus importants du soufisme
iranien. Mystique contemplatif et visionnaire, solide théoricien du fasawwuf et génial méta-
physicien des « centres lumineux du corps subtil » (latifa, pl. lata’if), fondateur du hanegah
de Safi-Abad prés de Simnan, il se trouve en téte de toute une lignée de maitres, surtout
kubrawi, d’Iran. Les « Ecrits persans », édités pour la premiére fois 4 ma connaissance d’une
maniére critique, nous révélent de nouveaux aspects, particuliérement fascinants, de la spiri-
tualité simnanienne. Nous devions déja a 'infatigable éditeur 1’édition critique de deux ouvrages

BCAI 9 (1992) ‘Ala’ al-Dawla Simnani: Musannafat-e farsi, éd. N.M. Heravi, recensé par M.A. Amir-Moezzi
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1992 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 79

majeurs de ’A. : la double version arabe et persane de la Somme des enseignements de Simnani,
son ouvrage sans doute le plus important, al-"Urwa li ahl al-halwa wa l-galwa (Téhéran, 1984)
et ensuite ses « Quarante séances » (Cehel magles, compte rendu de 40 legons initiatiques du
maitre copié par son disciple Amir Igbal Sistini, Téhéran, 1987 — déja édité, mais d’une
maniére fort défectueuse par “A.R. Haqigat, m&me lieu, 1979).

L’introduction de I’éditeur contient, outre une bréve description des écrits et des manus-
crits utilisés et une analyse de la prose de I’A., des extraits autobiographiques instructifs glanés
a travers I’ceuvre simnanienne (al-‘Urwa, Cehel Magles, Fath al-mubin, Sulwat al-"aSigin : don-
nées que 1’on complétera utilement avec : F. Meier, EI?, 1/357 sq.; M. Molé, REI, 1961,
76 sq.; H. Corbin, En Islam iranien 111/275-355 et L’homme de lumiere..., Paris, 1971, s.v.;
ainsi que les remarquables études de H. Landolt, entre autres Correspondance spirituelle échan-
gée entre ... Esfarayeni et son disciple ... Semndni, Téhéran, Paris, 1972, BI, n° 21 et Le
Révélateur des Mystéres ... Paris, Verdier, 1986; N. Mayel Heravi, lui-méme, prépare actuel-
lement un ouvrage sur la vie et I’ceuvre de notre A.; sur la bibliographie simnanienne, voir
maintenant le méme, « Negasteha-ye farsi va tazi-ye “Ald al-Dawla Simnidni» — les écrits
persans et arabes de S. — in KetabSendasi, Islamabad, n° 1, 1986, 184 sq.).

Le volume comprend douze traités, plus une série de huit lettres et « autorisations » (igaza),
ainsi que quelques fragments des Lama’at attribués & Simnani. Les douze traités sont les
suivants.

1. Sirr-e sama (p. 1-6), un des premiers écrits de I’A., rédigé en 687/1288, ol il s’inspire,
en ce qui est de « I’audition spirituelle », du Qit al-quiab d’al-Makki et de I’Jhya’ d’al-Gazzali;
néanmoins peu de choses sont dites ici du sama’ et il faudrait compléter ce traité avec le 6°
chapitre de Mda la budda minhu fi [I-din (infra, n°® 3).

2. Adab al-sufra (p. 7-12) sur les principes et réglements du boire et du manger des disciples,
surtout dans le idneqdh; on a attribué a tort ce traité 4 Sayyid “Ali Hamadani (cf. les remarques
de A. Nunzavi, Fihrist, n° 1011) et il a été une fois publié, sans indication du nom de I'auteur,
dans une magmii‘a de Pordre des Dahabiyya (Tadkira-ye Sayh Muhammad b. Sadiq al-Kugugi,
Téhéran, 1367/1947, p. 79-83).

3. Ma la budda minhu fi I-din (p. 13-125), important traité, rédigé avant 703/1303-1304,
en six chapitres (sur la priére, le jelne, la zakat, le pélerinage, le gihad et et le sama’) sur
les réglements théoriques et pratiques de la vie du janeqdh et comportant de trés intéressants
développements sur I'application du droit musulman & la vie mystique. Il est également connu
sous les titres de Fusil al-usiil et Resale dar ugsil-e din.

4. Sirr bal al-bal li dawi I-hal (p. 127-151), récit d’un « voyage » spirituel de I’A. survenu
lors d’un ravissement extatique datant de 701/1301, ou il «visite» les domaines des
quatre éléments, des neuf sphéres, de I’ame et de l’intelligence universelles pour atteindre
enfin la Montagne de I’Amour. L’explication de cette wdagi‘a & son ami Saraf al-Din est
I’occasion d’une ample moisson de découvertes sur les «centres lumineux et subtils» du
Corps.

BCAI 9 (1992) ‘Ala’ al-Dawla Simnani: Musannafat-e farsi, éd. N.M. Heravi, recensé par M.A. Amir-Moezzi
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

80 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 9

5. Farhat al-‘amilin wa fargar al-kamilin (p. 153-175), épitre philosophico-mystique, datant
de 703, sur les différentes modalités de théophanies (tagalliyyat) : celles de 1’Essence, des
Attributs, des Vestiges (atar) et des Actes de Dieu. 11 s’agit d’une sorte de résumé des théses
théosophiques et anthroposophiques du maitre de Simnan.

6. Sarh hadit arwah al-mu’minin (p. 177-180), bref commentaire mystique de la célébre tradi-
tion prophétique (sur les différentes versions de ce hadit, voir par ex. Muslim, Sahih 111/1503
et 1V/59; Ibn Maga, Sunan 1/466; al-Darimi, Sunan 11/126; Abi Dawid, Sunan 11/206. Simnani,
quant a lui, utilise la version rapportée par Radiyy al-Din al-Qura3i al-Lahori — m. 650/1252 —
dans ses MaSariq al-anwar fi sihah al-ahbar).

7. Bayan al-ihsan li ahl al-‘irfan (p. 181-249), rédigé en 712-713/1312-1313, est la version
complétée et traduite en persan de ses al-Masari® al-kubrd (sur cet ouvrage, voir Tihrani,
al-Dari‘a YX/734) et contient, outre des données intéressantes sur la situation historique et sociale
de I'Iran central sous les Ilhanides, des théories théologiques, métaphysiques et mystiques de
Simnani, en particulier sur des notions telles que la nubuwwa et la walaya (ou il exprime
implicitement son désaccord avec les théses d’Ibn “Arabi).

8. Fath al-mubin li ahl al-yagin (p. 251-275), rédigé vers 712, sur les huit conditions
simnaniennes de la «retraite » spirituelle (falwa; et qu’il faut donc compléter avec ce qui en
est dit dans al-"Urwa, 355 sq.).

9. Sulwat al-‘aSigin wa suktat al-mustagin (p. 277-300) comporte des informations précieuses
sur des pratiques initiatiques telles que la salwa ou le dikr ainsi que sur des maitres soufis dont
on connait peu de choses comme par ex. ‘Ali Lala Gaznawi ou encore Sayh Ahmad Giirpani.
Ce traité et le précédent contiennent d’intéressantes données autobiographiques.

10. Niriyye (p. 301-311), écrit capital sur le phénoméne des photismes colorés visualisés
par le mystique aux différents stades de son cheminement et leurs rapports avec différents
dikr-s (sur ce point et la bibliographie simnanienne s’y rapportant, voir ’excellent ouvrage de
H. Corbin, L’homme de lumiére ..., op. cit., le chapitre consacré & notre auteur).

11. Tadkirat al-ma¥ayih (p. 313-322) sur la lignée des maitres spirituels de I’A., leurs noms,
les lieux de leur naissance ou de leur mort, etc. (édité pour la premiére fois, sur la base
d’un seul manuscrit, par M.T. Dane§ Pazih dans Herge-ye hezar mihi, recueil des articles de
I’auteur sur la philosophie islamique, éd. Mohagqgeqg-Landolt, Téhéran, 1970).

12. Satrangiyye (p. 323-31) sur le symbolisme spirituel du jeu d’échecs; il y a quelques
années, 'éditeur avait mis en doute P'authenticité de ce traité (cf. son article dans Danes,
Islamabad, 17¢ série, n° 3, p. 7 sq. et son introduction aux Cehel Magles, p. 43) mais la
découverte de nouveaux manuscrits prouve maintenant qu’il s’agit bien d’un écrit de Simnant.

Les lettres et autorisations de Simnani vont de la p. 333 &4 363. L’éditeur n’a pas jugé utile
de republier ici les lettres déja éditées par H. Landolt (in Correspondance déja citée et Mélanges
offerts a Henry Corbin, Téhéran, 1977, p. 279-319); parmi celles-ci. soulignons I’'importance

BCAI 9 (1992) ‘Ala’ al-Dawla Simnani: Musannafat-e farsi, éd. N.M. Heravi, recensé par M.A. Amir-Moezzi
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1992 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 81

particuliére des lettres 3 et 4, correspondance polémique échangée entre Simnani et “Abd
al-Razzaq Kasani, partisan d’Ibn “Arabi, au sujet de quelques points de la doctrine de ce dernier
(I’éditeur ne connait manifestement pas les travaux de H. Landolt & ce sujet comme « Simnani
on wahdat al-wufiid », Wisdom of Persia, vol. 1V, Téhéran, 1349s./1970 ou « Der Briefwechsel
zwischen Kasani und Simnani liber Wahdat al-wugid », Der Islam 50, 1973) ou encore la lettre
5 sur les sympathies chiites de I’A. Enfin, les Lama'at attribuées & Simnani sont éditées
(p. 419-421) d’apres les fragments rapportés par Haqqi Efendi dans sa al-magmii‘at al-‘irfaniyya
(manuscrit 6096 de la collection Malek). D’abondantes notes explicatives, cinq index et une
bibliographie substantielle ajoutent 4 I'utilité de cet ouvrage désormais indispensable pour tout
chercheur en soufisme iranien.

Mohammad Ali AMIR-MOEZz1
(E.P.H.E., Paris)

Nathalie CLAYER, L’Albanie, pays des derviches. Osteuropa-Institut, Berlin, 1990.
25 4+ 30 cm, 506 p.

Ingénieur au départ et, a ce titre, travaillant sur des applications de I’informatique utiles
aux chercheurs, Nathalie Clayer s’est prise a son propre jeu et a fini par s’engager elle-méme
dans une activité de recherche dont ce livre est le fruit. L’ambition n’était pas mince. A I’effort
nécessaire pour acquérir les connaissances islamologiques et les outils linguistiques indispen-
sables s’ajoutait une difficulté propre au sujet : les publications antérieures, souvent trés datées
et rarement précises, étaient peu nombreuses; les sources primaires étaient (et demeurent)
difficilement accessibles. La situation politique, enfin, excluait tout travail sur le terrain.
Sévérement controlée et entravée depuis l’avénement du régime communiste, la pratique reli-
gieuse de la majorité musulmane (70 % de la population) comme celle des minorités chrétiennes
devait €tre purement et simplement interdite en 1967 : devangant tous les pays « progressistes »,
I’Albanie devenait officiellement la premidére société sans Dieu. Les visiteurs — ceux surtout
qui auraient eu la prétention de s’intéresser aux « dervicheries » albanaises — n’avaient, dans
ces conditions, guére de chances d’obtenir un visa et aucune de conduire une enquéte scienti-
fique. Nathalie Clayer a donc été obligée de se satisfaire des documents disponibles et de
quelques témoignages — ceux, en particulier, qu’elle a pu obtenir 4 Detroit ou un tekke a été
fondé en 1954 par un Bektachi exilé, Baba Rexhebi appartenant 3 la branche des « derviches
célibataires » 1. Prudemment, elle a choisi de se limiter, comme le précise le sous-titre, a
I’étude des « ordres mystiques musulmans ... & D’époque post-ottomane » de 1912 a 1967.
Bien qu’elle soit a présent engagée dans une recherche sur les Halvetis & 1’échelle du Sud-Est
européen, on peut penser qu’elle profitera des changements intervenus au « Pays des Aigles »
pour vérifier sur place des informations indirectes et, surtout, pour prolonger ce premier ou-
vrage en suivant la trace des tarikat albanaises de 1967 4 nos jours : les indications qui filtrent

1. Nous utiliserons systématiquement dans ce  par l’auteur pour les mots d’origine turque ou
compte rendu le systéme de translitération adopté arabe.

BCAI 9 (1992) ‘Ala’ al-Dawla Simnani: Musannafat-e farsi, éd. N.M. Heravi, recensé par M.A. Amir-Moezzi
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



