76 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 9

Le second volume (actuellement sous presse) contiendra neuf autres traités d’al-Sulami :
Mas’ala sifat al-dakirin wa l-mutafakkirin (éd. Ma“simi), Risdlat al-malamatiyya (éd. “Afifi),
Manahig al-‘arifin (éd. Kohlberg), al-Muqgaddima ft I-tasawwuf wa haqigatihi (¢d. Husayn Amin),
K. al-arba’in fi I-tasawwuf (édité a Haydarabad en 1950 sans le nom de 1’éditeur), K. al-futuwwa
(éd. S. AteS; sur ce traité, voir les travaux de F. Taeschner dans Islamica 5, 1932, p. 314 sq.;
Der Islam, 24, 1937, p. 53-57 et Studia Orientalia J. Pedersen Septuagenario, Havniae, 1953,
p. 340-351), K. al-sama’ (éd. Poorjavady) et enfin deux traités inédits : Nasim al-arwah et Risdla
f1 kalam al-Safi'i fi I-tasawwuf (sur ces deux écrits, voir F. Meier in Oriens, 20, 1967, 91-106).

1l faut saluer le travail extrémement utile du directeur de la publication, qui encouragera
peut-étre enfin la rédaction d’une monographie, réactualisant et renouvelant les études exis-
tantes, sur la vie et ’ceuvre d’al-Sulami. Relevons néanmoins deux « coquilles» dans 1’intro-
duction. D’abord, contrairement & ce qui est dit & la p. x et repris & la p. xui, le nombre
des écrits sulamiens nous étant parvenus dépasse les 14 (en ’occurrence les 14 écrits qui sont
et seront publiés ici, dans les premier et second volume); que 1’on se reporte par exemple au
Mémoire déja signalé de N. Zeidan ou cinq autres opuscules sont édités, présentés et traduits
en frangais (4 part donc les Daragat al-mu‘amalat : Adab al-fagr wa Sara’ituhu, Dikr adab
al-safiyya fi ityanihim al-rubas, Mas’alat daragat al-sadigin fi I-tasawwuf, Sulik al-‘arifin, al-Farg
bayna ‘ilm al-$ari‘a wa l-haqiqa) ou encore Adab al-suhba wa husn al-‘isra, édité par M.J. Kister
(Jérusalem, 1954). Ensuite, 2 la page xv de lintroduction, deux rectifications doivent &tre
faites : 1) les parties 3 et 4 du volume ne sont pas Gawami* adab al-sifiyya et Adab al-suhba
édités par Kohlberg, mais bien, comme on 1’a indiqué plus haut Gawami® et “Uyib al-nafs wa
mudawatuha; 2) comme je viens de le signaler, ’édition critique de Adab al-suhba est I’ceuvre
de Kister; la republication de ce dernier traité n’est d’ailleurs méme pas prévue pour le
second volume.

Mohammad Ali AMIR-MOEZZI
(E.P.H.E., Paris)

Sayh Ahmad Namiqi GAMI « Zende Pil », Uns al-ta’ibin, éd. ‘Ali Fadil. Téhéran, Tis,
1368 h. solaire/1989. Lxxxur + 342 p. (texte persan) + 344 a 704 (notes, six index
et bibliographie).

Sayh Ahmad Gami (ou Gam), surnommé « Zende Pil» (littéralement «1’éléphant terri-
fiant »), est, avec Abil Sa‘id b. Abi I-Hayr et Hwaga “Abd Allah Ansari, I'une des trois figures
les plus populaires du soufisme hurdsanien oriental. Il est ’ancétre de la grande famille des
Gami Ahmadi qui vivent encore de nos jours en Iran et en Afghanistan et qu’on appelait
jadis «les Maitres de Gam » (masayeh-e Gam), et ses louanges sont encore chantées dans de
nombreux morceaux du répertoire des bardes-derviches ambulants du Hurdsan. Son mausolée
situé 3 I’antique Mahdabad, appelé depuis sa mort et en son honneur Turbat-e Sayh-e Gam
ou Turbat-e Gam (en Iran oriental, non loin de la frontiére afghane), est un des lieux saints
du soufisme irano-afghano-indien, toutes tendances confondues. Né en 440/1048, mort en 536/
1141-1142, doué d’une forte personnalité qui semble avoir marqué, aussi bien par son enseignement

BCAI 9 (1992) Sayh Ahmad Gami «yende Pil»: Uns al-t&’ibin, éd. ‘A. Fadil, recensé par M.A. Amir-Moezzi
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1992 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 77

que par son charisme quasi magique, plusieurs générations de mystiques, Ahmad Gami
nous a laissé une ceuvre importante en persan, que le savant iranien ‘Ali Fadil s’est donné
comme tiche, depuis déja plus de vingt ans, de présenter, d’éditer et d’analyser. Nous devons
en effet a ce dernier les éditions critiques de Miftah al-nagar (Téhéran, Bonydd-e Farhang-e
Iran, 1347s./1967; rédigé en 522 a I’occasion de Dlinitiation d’un de ses fils, Nagm al-Din Abii
Bakr, et portant sur de nombreuses notions théoriques et pratiques de la vie mystique) et de
Rawdat al-mudnibin (méme lieu, mémes éditions, 1355s./1976; rédigé en 520 en 23 chapitres
essentiellement consacrés & 1’éthique spirituelle d’une originale profondeur). L’éditeur a en
outre terminé I’édition critique de deux autres ouvrages, a savoir les Kuniiz al-hikma et le Sirag
al-sa’irin, ainsi que la rédaction d’une volumineuse monographie sur la vie et 'ccuvre de
Zende Pil (§arh-e ahval va naqd o tahlil-e atar-e mantir va manzim-e Sayh Ahmad-e édm),
travaux dont on attend la publication a Téhéran. Sur notre auteur, on peut trés utilement
consulter les notices que lui ont consacrées son propre petit-fils Abl [-Makarim b. “Ala’
al-Mulk Gami dans sa Huldsat al-magamar (Qandahar, 1335 1./1916) et Nir al-Din ‘Abd
al-Rahman Gami, grand poéte et mystique naqsbandi iranien, dans ses Nafahat al-uns (éd.
Towhidipir, Téhéran, 1337s./1959), et surtout sa « biographie » intitulée Maqgamat-e Zende Pil,
écrite par Sadid al-Din Muhammad Gaznawi (éd. Muw’ayyad Sanandagi, Téhéran, 1340s./1962,
avec 1’édition d’une partie de la Risgla Samargandiyya de I’A.). L’article de W. Ivanow, “ A
Biography of Shaykh Ahmad-i Jam ”’, JRAS, 1923, semble maintenant passablement dépassé;
le savant russe a également consacré une notice a ’ouvrage qui nous préoccupe ici dans son
Concise Descriptive Catalogue of the Persian Manuscripts in the Collection of the Asiatic Society
of Bengal, Calcutta, 1924 (n° 1169). Uns al-ta’ibin wa sirat Allah al-mubin parait étre I’ouvrage
le plus volumineux de Gami; cité dans plusieurs de ses autres livres, 1l aurait été écrit, ou
plus probablement dicté, a la fin du V¢ ou au début du VI® siécle de P’hégire. Le livre est
présenté en 45 chapitres ot le maitre répond, d’une maniére méthodique et par des exposés
fort clairs, parsemés de contes, paraboles et expressions populaires, a 45 questions essenticlles
que les disciples avancés sont censés se poser : « Qu’est-ce que I’Intelligence et qui est intel-
ligent? », « Qu’est-ce le monothéisme et qui est monothéiste?», « Qu’est-ce que le Chemin et
quelle est la Monture?», « Qu’est-ce que le monde, le monde général, le monde particulier ? »
« Qu’est-ce que la Vision, qu’est-ce qui est Vu et qui est Visionnaire? », « Qu’est-ce que [’extase
et qui est extatique? », « Qu’entend-on par "amour de beaux adolescents? », « Quelles sont
les ruses de Satan?», etc. Les réponses données dans une langue belle, simple et dense, sont
autant d’occasions pour des développements fort intéressants d’un des plus originaux enseigne-
ments du soufisme iranien. Autre chose; dans son compte rendu du livre paru dans Nasr-¢
Dane$, 11°¢ année, n° 1, 1369s., le Professeur N. Poorjavady [Pargawadi] compare les person-
nalités et les enseignements de Ahmad Gami et Abii Sa‘id b. Abi I-Hayr et aboutit 3 la conclu-
sion que, si le premier était un maitre « dur » et le second un maitre « doux », ¢’était parce
qu’ils étaient respectivement hanbalite et Safi‘ite. La comparaison me semble trop rapide, et
le raisonnement est loin d’étre pertinent. Les contre-exemples sont abondants; d’une maniére
générale, la position d’un madhab par rapport au soufisme dépend des conditions du temps,
du lieu, voire des individus. S’il est relativement vrai que le $afi'isme a§‘arite a souvent une
attitude « ouverte » envers un soufisme qui n’était pas toujours considéré comme absolument

BCAI 9 (1992) Sayh Ahmad Gami «yende Pil»: Uns al-ta’ibin, éd. ‘A. Fadil, recensé par M.A. Amir-Moezzi
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

78 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N°¢ 9

respectueux des dogmes islamiques (encore que ... il y a par exemple parfois des différences
notables entres les positions d’un Qusayri et celles d’un Gazzili), par contre le hanbalisme
est loin d’étre, de ce point de vue, un bloc homogéne et il n’a pas manqué de soufis hanbalites
qui, s’étant écartés de la doctrine originelle d’Ahmad Tbn Hanbal, ou ayant été jugés comme
tels, ont été attaqués violemment par d’autres hanbalites (voir I’exemple des hanbalites hallagiens
dans mon article « Ibn "Ata’ al-Adami, esquisse d’une biographie historique », Studia Islamica
LXIII, 1984; ou les mystiques hanbalites sévérement critiqués dans le Talbis Iblis d’Ibn al-Gawzi,
lui-m&me hanbalite). Les soufis se réclamant de I’école d’Ibn Hanbal étaient parfois loin de
« I’orthodoxie » telle que 1’entendaient les docteurs de cette école, et pour revenir & nos per-
sonnages, il faut dire qu’Ahmad Gami qui, déja dans son enseignement et sa poésie, s’écarte
parfois sensiblement de «}’orthodoxie» hanbalite, vouait en plus une admiration sans équivo-
que non seulement pour Abi Sa‘id le $afi'ite mais encore pour Abu Yazid al-Bistami le Sattah
(cf. les vers extraits de son diwan manuscrit dans I’introduction de I’éditeur, p. v, XviI, Xvili).
D ailleurs, ce qui ressort de la « biographie » de Gami, les Magamadt-e Zende Pil sur quoi s ap-
puie Poorjavady pour étayer son argumentation, ce n’est pas tellement son « orthodoxie »
stricte mais plutét son personnage en tant que maitre spirituel charismatique, voire un thau-
maturge aux pouvoirs surnaturels qui n’hésitait pas a avoir recours aux facultés magiques
pour convertir les disciples potentiels (d’olu peut-&tre d’ailleurs son terrible surnom), pratiques
totalement condamnées par le hanbalisme traditionnaliste. Pour ma part, je pense que le
probléme d’appartenance doctrinale ne se pose que tout a fait secondairement pour ce qui
est du soufisme hurdsanien, surtout a partir du V¢/XI® siécle ou l'implantation sociale du
soufisme est chose presque faite. Les méthodes d’enseignement de Gami et d’Abii Sa‘id b.
Abi ]-Hayr sont différentes tout simplement parce que les deux maitres sont différents, et qu’en
plus ils changent d’attitude pédagogique selon la ou les personnes a qui ils ont affaire (c’est cc
qui ressort en tout cas de leurs « biographies » respectives, Magamat déja cité pour le premier
et Asrar al-tawhid fi magamat al-Sayh Abi Sa‘id de Muhammad b. Munawwar Mihani pour
le second — cf. éd. SafiT Kadkani, Téhéran, 1366s./1987).

Mohammad Ali AMIR-MOEZ7Z1
(E.P.H.E., Paris)

‘Ala’ al-Dawla SIMNANI, Musannafat-e farsi, éd. Nagib Mayel Heravi. EnteSarat-c
‘Elmi va Farhangi, n°® 255, Téhéran, 1369 h. solaire/1990. Lv + 470 p.

‘Ala al-Dawla Simnani (m. 736/1336) est un des chainons les plus importants du soufisme
iranien. Mystique contemplatif et visionnaire, solide théoricien du fasawwuf et génial méta-
physicien des « centres lumineux du corps subtil » (latifa, pl. lata’if), fondateur du hanegah
de Safi-Abad prés de Simnan, il se trouve en téte de toute une lignée de maitres, surtout
kubrawi, d’Iran. Les « Ecrits persans », édités pour la premiére fois 4 ma connaissance d’une
maniére critique, nous révélent de nouveaux aspects, particuliérement fascinants, de la spiri-
tualité simnanienne. Nous devions déja a 'infatigable éditeur 1’édition critique de deux ouvrages

BCAI 9 (1992) Sayh Ahmad Gami «yende Pil»: Uns al-t&’ibin, éd. ‘A. Fadil, recensé par M.A. Amir-Moezzi
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



