74 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 9

Par voie de conséquence, la traduction elle-méme des Mawdgqif pitit donc de cette absence
de notes. Traduire in aslamta alhadta par «si tu te soumets, tu deviens un impie » est certes
[égitime, mais mériterait une petite phrase de précision, surtout quand un peu plus loin (p. 156)
le terme islam est rendu par « Islam ». Ailleurs (p. 136), la traduction de gim ganna gim gahim,
privée d’explication, devient totalement incompréhensible («If y a un P dans Paradis et un
E dans Enfer »). Et que peut comprendre un lecteur frangais & 1’expression « adoration faciale »
(p. 151 s.) si elle ne lui est pas commentée? Mais surtout, ¢’est I’absence d’explications sur les
notions-clés de D’expérience niffarienne qui risque de plonger le lecteur dans une constante per-
plexité : les termes de waqfa, ma'rifa, siwa, harf, reviennent a chaque page, et il n’est pas sir
que la lecture suivie du texte en éclaire progressivement les sens. Par ailleurs, le parti pris du
traducteur de garder pour plusicurs termes un seul et unique équivalent tout au long de 'ou-
vrage (wagf = qualification, sifa = qualité, zahir = patent, batin = latent) conduit & une rigidité
qui peut géner la compréhension (« le peuple de la lettre patente » ou « de la lettre latente »...).
Or, le texte arabe joue précisément sur la polysémie des racines, sur le jeu fluctuant et para-
doxal de la rencontre de plusieurs notions ou connotations, sans jamais s’enfermer dans des
définitions de type doctrinal,

Passons rapidement sur des questions de traduction de propositions particuliéres, ou les
remarques seraient cependant nombreuses a soulever. A « Je n’uniformiserai pas sur ma vision
celui qui me succéde, de sorte qu’il me trouve s’il se trouve et me perd s’il se perd», je
préfére comprendre « Celui que J’établis comme mon vicaire, Je ne mets pas a la vision qu’il
a de Moi une limite qui le conduirait & Me trouver s’il la trouve, et & Me perdre s’il perd
(ce repére) ». P. 57, & « Autrui est tout entier une voie », je préfére la version « Tout ce qui
n’est pas Dieu conduit & ce qui n’est pas Dieu». P. 80, je traduirais Mawgqif al-figh wa qalb
al-‘ayn par « halte du savoir efficace et de la transmutation » plutét que « station de I’érudition
et du retournement de soi ». Enfin, p. 93, «invite-moi (ud‘u-ni) comme m’invite la femme » se
comprend mieux comme «invoque-Moi comme le ferait une femme ».

Il est certes peu utile d’épiloguer sur les difficultés de traduction que comprennent aisé-
ment tous ceux qui ont eu a travailler sur la restitution en frangais de ces textes de mystique
musulmane ancienne. Au-deld des concepts et des expressions, le présent ouvrage véhicule un
souffle, une inspiration; c’est bien siir, sa principale fonction et son apport.

Pierre Lory
(E.P.H.E., Paris)

Abu ‘Abd al-Rahman SurLami, Magmii‘e-ye atar — bahs-hayi az Haqad’iq al-tafsir
wa rasd’il-e digar (« ®uvres réunies — Fragments des Haqa’iq al-tafsir et autres
opuscules »), vol. 1, sous la direction de Nasrollah Poorjavady [ Purgawadi ],
Markaz-e NaSr-e Danesgahi, Téhéran, 1369/1990. xvi -+ 503 p.

A T’occasion du millénaire de la mort d’al-Sulami (m. 412), grand soufi, traditionniste et
« historien » des premiers temps de la mystique musulmane, N. Poorjavady, universitaire et

BCAI 9 (1992) Abl ‘Abd al-Rahman Sulami: Magmu‘e-ye atar - hahs -hayi az Haga'iq al-tafsir wa rasa'il-e diger («Euvres réunits - Fragments des Haqa'lq al-tafsir e
autres opuscules»), t. I, éd. N. Poorjavady (Pargawadi), recensé par M.A. Amir-Moezzi
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1992 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 75

directeur des Presses Universitaires d’Iran, a entrepris 1’heurcuse tiche de réunir ensemble la
quasi-totalité de ce qui nous reste de I’ceuvre de cet auteur capital. En effet, a part les Tabagat
al-safiyya (éd. a deux reprises par Nir al-Din Sariba, Le Caire, 1953 et Johannes Pedersen,
Leiden, 1960), le reste des ouvrages édités du maitre de NiSapir se trouve dispersé a travers
des publications et des revues spécialisées parfois difficilement accessibles et ’entreprise entamée
par le savant iranien va ainsi faciliter le travail des chercheurs surtout non occidentaux. Ce
premier volume réunit des fragments d’ouvrages et des traités, tous déja édités :

1. Les fragments des Haqa’iq al-tafsir, premiére compilation de commentaires mystiques du
Coran, comprenant : a — le Tafsir attribué a4 ’Imam Ga‘far al-Sadiq (p. 21-63; éd. P. Nwyia,
Meélanges de ['Université St Joseph, Beyrouth, XLIII, 1968. Cette édition fut reprise par la
suite par ‘A, Zay'ir dans son al-Tafsir al-safi li I-Qur’an “inda [-Sadig, Beyrouth, 1979).
b — Le Tafsir d’lbn ‘Ata [al-Adami] (p. 75-224; éd. P. Nwyia dans Trois euvres inédites de
mystiques musulmans, Saqiq al-Balhi, 1bn “Ata, Niffari, Beyrouth, 1973). ¢ — Les sentences
herméneutiques d’Aba 1-Hasan al-Nuari (p. 231-234; éd. P. Nwyia, MUSJ/, 1968, Appendice A).
d — Fragments du Tafsir d’al-Hallag (p. 239-292; éd. L. Massignon dans Essai sur les origines
du lexique technique de la mystique musulmane, Paris, rééd. 1968, p. 359-412).

2. Un extrait de Ta’rih al-sifiyya — aujourd’hui apparemment perdu — concernant
al-Hallag, rapporté par al-Hatib dans son Ta’rih Bagdad (p. 301-309; éd. L. Massignon dans
Quatre textes inédits relatifs a la biographie d’al-Hosayn ibn Mansour al-Halldj, Paris, 1924,
p. 17%-25%),

3. et 4. Les deux traités Gawdami® adab al-sifiyya (p. 341-408) et “Uyab al-nafs wa muda-
watuhd (p. 410-447; tous deux édités par Etan Kohlberg dans la publication de I’Université
hébraique de Jérusalem, Institut d’études asiatiques et africaines, 1976. Du second traité existait
une édition défectueuse, faite a Beyrouth, au début du siécle, a I'imprimerie al-Ahliyya s.d.).
Les introductions et les analyses des éditeurs, écrites en francais (Nwyia et Massignon) et en
anglais (Kohlberg) sont ict traduites en persan. La traduction des textes frangais, faite par
A. Samii, n’a malheureusement pas toujours la précision requise; celle du texte anglais a
été effectuée, d’une maniére admirable, par Poorjavady lui-méme.

5. Daragar al-muamalar (p. 477-495; éd. A. Taheri “Eraqi); il ne s’agit pas, comme c’est
indiqué dans l'introduction, d’une premiére édition; celle-ci a été faite par Nadia Zeidan dans
son excellent travail — malgré quelques rares insuffisances — pour 1’obtention du diplome
de ’EPHE (section des sciences religieuses, 1974). Il est vrai que cette nouvelle édition, faite
a partir du manuscrit unique de Berlin, est plus soignée, sauf & deux reprises ou au contraire
il faut, je crois, la rectifier a 1’aide de I’édition Zeidan : d’abord aun § 2 (= § 1 de Zeidan)
ou il faut enlever le terme izala de la ol il se trouve et le mettre a la place du terme
imdta qui se trouve un peu plus loin; on aura alors la phrase suivante qui devient tout a fait
compréhensible : wa [-tawba ‘umranu kulli harab wa ibrabu kulli “umrdan wa Il-tawba izalatu
l-tab® wa mutaba’atu Iilm. Ensuite au § 24 (= 23 de Z.) ou il faut remplacer al-hagq
par al-‘abd : ... wa [-tagrid ‘an tasqata ‘ani [-‘abd al-iradat wa l-himam wa I-talab wa
[-taSarruf.

BCAI 9 (1992) Abl ‘Abd al-Rahman Sulami: Magmu‘e-ye atar - hahs -hayi az Haga'iq al-tafsir wa rasa'il-e diger («Euvres réunits - Fragments des Haqa'lq al-tafsir e
autres opuscules»), t. I, éd. N. Poorjavady (Pargawadi), recensé par M.A. Amir-Moezzi
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

76 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 9

Le second volume (actuellement sous presse) contiendra neuf autres traités d’al-Sulami :
Mas’ala sifat al-dakirin wa l-mutafakkirin (éd. Ma“simi), Risdlat al-malamatiyya (éd. “Afifi),
Manahig al-‘arifin (éd. Kohlberg), al-Muqgaddima ft I-tasawwuf wa haqigatihi (¢d. Husayn Amin),
K. al-arba’in fi I-tasawwuf (édité a Haydarabad en 1950 sans le nom de 1’éditeur), K. al-futuwwa
(éd. S. AteS; sur ce traité, voir les travaux de F. Taeschner dans Islamica 5, 1932, p. 314 sq.;
Der Islam, 24, 1937, p. 53-57 et Studia Orientalia J. Pedersen Septuagenario, Havniae, 1953,
p. 340-351), K. al-sama’ (éd. Poorjavady) et enfin deux traités inédits : Nasim al-arwah et Risdla
f1 kalam al-Safi'i fi I-tasawwuf (sur ces deux écrits, voir F. Meier in Oriens, 20, 1967, 91-106).

1l faut saluer le travail extrémement utile du directeur de la publication, qui encouragera
peut-étre enfin la rédaction d’une monographie, réactualisant et renouvelant les études exis-
tantes, sur la vie et ’ceuvre d’al-Sulami. Relevons néanmoins deux « coquilles» dans 1’intro-
duction. D’abord, contrairement & ce qui est dit & la p. x et repris & la p. xui, le nombre
des écrits sulamiens nous étant parvenus dépasse les 14 (en ’occurrence les 14 écrits qui sont
et seront publiés ici, dans les premier et second volume); que 1’on se reporte par exemple au
Mémoire déja signalé de N. Zeidan ou cinq autres opuscules sont édités, présentés et traduits
en frangais (4 part donc les Daragat al-mu‘amalat : Adab al-fagr wa Sara’ituhu, Dikr adab
al-safiyya fi ityanihim al-rubas, Mas’alat daragat al-sadigin fi I-tasawwuf, Sulik al-‘arifin, al-Farg
bayna ‘ilm al-$ari‘a wa l-haqiqa) ou encore Adab al-suhba wa husn al-‘isra, édité par M.J. Kister
(Jérusalem, 1954). Ensuite, 2 la page xv de lintroduction, deux rectifications doivent &tre
faites : 1) les parties 3 et 4 du volume ne sont pas Gawami* adab al-sifiyya et Adab al-suhba
édités par Kohlberg, mais bien, comme on 1’a indiqué plus haut Gawami® et “Uyib al-nafs wa
mudawatuha; 2) comme je viens de le signaler, ’édition critique de Adab al-suhba est I’ceuvre
de Kister; la republication de ce dernier traité n’est d’ailleurs méme pas prévue pour le
second volume.

Mohammad Ali AMIR-MOEZZI
(E.P.H.E., Paris)

Sayh Ahmad Namiqi GAMI « Zende Pil », Uns al-ta’ibin, éd. ‘Ali Fadil. Téhéran, Tis,
1368 h. solaire/1989. Lxxxur + 342 p. (texte persan) + 344 a 704 (notes, six index
et bibliographie).

Sayh Ahmad Gami (ou Gam), surnommé « Zende Pil» (littéralement «1’éléphant terri-
fiant »), est, avec Abil Sa‘id b. Abi I-Hayr et Hwaga “Abd Allah Ansari, I'une des trois figures
les plus populaires du soufisme hurdsanien oriental. Il est ’ancétre de la grande famille des
Gami Ahmadi qui vivent encore de nos jours en Iran et en Afghanistan et qu’on appelait
jadis «les Maitres de Gam » (masayeh-e Gam), et ses louanges sont encore chantées dans de
nombreux morceaux du répertoire des bardes-derviches ambulants du Hurdsan. Son mausolée
situé 3 I’antique Mahdabad, appelé depuis sa mort et en son honneur Turbat-e Sayh-e Gam
ou Turbat-e Gam (en Iran oriental, non loin de la frontiére afghane), est un des lieux saints
du soufisme irano-afghano-indien, toutes tendances confondues. Né en 440/1048, mort en 536/
1141-1142, doué d’une forte personnalité qui semble avoir marqué, aussi bien par son enseignement

BCAI 9 (1992) Abl ‘Abd al-Rahman Sulami: Magmu‘e-ye atar - hahs -hayi az Haga'iq al-tafsir wa rasa'il-e diger («Euvres réunits - Fragments des Haqa'lq al-tafsir e
autres opuscules»), t. I, éd. N. Poorjavady (Pargawadi), recensé par M.A. Amir-Moezzi
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



