1992 IT. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 73

NIFrARL, Le Livre des Stations, traduit de [’arabe et présenté par Maati KABBAL,
suivi de Vers une étrangeté familiére (postface) par Aponis. Ed. de 1’Eclat, Sommiéres,
1989. 12,50 x 19 cm, x1 4+ 179 p.

L’ceuvre de Muhammad b. ‘Abd al-Gabbar al-Niffari avait été passablement négligée,
voire oubliée par les grands biobliographes du soufisme classique. A Arthur J. Arberry revient
le mérite d’avoir édité pour une premiére fois les textes principaux de cette étonnante figure
de la mystique du X° siécle en les accompagnant de substantielles annotations et d’une tra-
duction anglaise (The Mawagif and Muhdtabat, Londres, 1935). La publication de nouveaux
fragments par le méme Arberry (« More Niffari», B.S.0.4.S., 1953) puis par Paul Nwyia
(Trois wuvres inédites de mystiques musulmans, Beyrouth, 1973), la réédition du travail d’Arberry
avec commentaires par ‘Abd al-Qadir Mahmid au Caire en 1985, ainsi que les articles qu’écrivit
Adonis a leur sujet, contribuérent & mieux faire connaitre ces textes étranges et saisissants,
ol Dieu lui-méme s’adresse au soufi en de bréves et fulgurantes adresses et inspirations. Maati
Kéabbal a eu ’audace et le courage d’entreprendre la traduction de ce discours de !’indicible
— en D’occurrence celui du seul recueil des Mawdagif, dont seuls quelques trés brefs fragments
avaient ét¢ traduits & ce jour (par M. Odeima, aux éditions Arfuyen, 1982) — y incorporant
un travail minutieux et soigné d’expression littéraire, visant a restituer autant la vibration
propre a la proposition arabe que le message méme dont elle est porteuse. Sur plusieurs points
toutefois, cette version nouvelle nous a laissé un peu perplexe, voire sceptique.

Une premiére remarque que nous devons faire concerne la présentation, beaucoup trop
bréve (7 pages) a notre sens, du texte des Mawdgif. S’agissant d’un texte trés ardu, en rupture
avec le discours usuel des soufis, lequel demande en lui-méme un véritable apprentissage
avant de pouvoir étre compris, il nous semblait indispensable de proposer au lecteur frangais
une introduction, méme concise et simplifiée, sur D’esprit et la portée de ’expérience soufie
et sur le style et le lexique propre a Niffari. Cette lacune est d’autant plus regrettable que
I’absence totale de notes dans le corps méme de la traduction laisse ce lecteur sans repéres ni
clés d’interprétation. I est franchement illusoire de mettre un public frangais non préparé
face & un tel texte; ce contact direct, immédiat, peut étre envisagé pour une ceuvre poétique
occidentale contemporaine. Mais, malgré les suggestions d’Adonis dans la postface, on peut
rester sceptique quant a I’efficacité d’une telle lecture pour un auteur comme Niffari. Or, point
n’était besoin d’effectuer un travail compliqué d’élucidation et d’exégése : les notes et com-
mentaires d’Arberry a sa traduction anglaise (qui incorporent 1’essentiel des gloses de Tilimsani,
XIII¢ siécle) tout comme les pénétrantes analyses de P. Nwyia dans Exégése coranique et
langage mystique fournissent déja une base trés riche pour une présentation claire des Mawagif.

Ajoutons par ailleurs que cette méme présentation contient des affirmations pour le moins
douteuses. Donner les soufis pour de perpétuels opposants, en rupture avec le milieu religieux
et social de leur époque (« L’histoire de la mystique arabo-islamique ne s’appréhende donc
que par rapport A cette tension qui finit dans P’affrontement, dans le rejet... », p. v) est tout
a fait contestable, méme s’agissant de I’époque qui connut le procés de Hallag. Les soufis ne
se voulaient aucunement €tre des opposants a I'Islam ambiant, et I'agressivité a leur égard 2
¢té somme toute assez ponctuelle.

BCAI 9 (1992) Niffari: Le Livre des Stations, trad. M. Kabbal, suivi de vers une étrangeté familiere (postface) par Adonis, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

74 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 9

Par voie de conséquence, la traduction elle-méme des Mawdgqif pitit donc de cette absence
de notes. Traduire in aslamta alhadta par «si tu te soumets, tu deviens un impie » est certes
[égitime, mais mériterait une petite phrase de précision, surtout quand un peu plus loin (p. 156)
le terme islam est rendu par « Islam ». Ailleurs (p. 136), la traduction de gim ganna gim gahim,
privée d’explication, devient totalement incompréhensible («If y a un P dans Paradis et un
E dans Enfer »). Et que peut comprendre un lecteur frangais & 1’expression « adoration faciale »
(p. 151 s.) si elle ne lui est pas commentée? Mais surtout, ¢’est I’absence d’explications sur les
notions-clés de D’expérience niffarienne qui risque de plonger le lecteur dans une constante per-
plexité : les termes de waqfa, ma'rifa, siwa, harf, reviennent a chaque page, et il n’est pas sir
que la lecture suivie du texte en éclaire progressivement les sens. Par ailleurs, le parti pris du
traducteur de garder pour plusicurs termes un seul et unique équivalent tout au long de 'ou-
vrage (wagf = qualification, sifa = qualité, zahir = patent, batin = latent) conduit & une rigidité
qui peut géner la compréhension (« le peuple de la lettre patente » ou « de la lettre latente »...).
Or, le texte arabe joue précisément sur la polysémie des racines, sur le jeu fluctuant et para-
doxal de la rencontre de plusieurs notions ou connotations, sans jamais s’enfermer dans des
définitions de type doctrinal,

Passons rapidement sur des questions de traduction de propositions particuliéres, ou les
remarques seraient cependant nombreuses a soulever. A « Je n’uniformiserai pas sur ma vision
celui qui me succéde, de sorte qu’il me trouve s’il se trouve et me perd s’il se perd», je
préfére comprendre « Celui que J’établis comme mon vicaire, Je ne mets pas a la vision qu’il
a de Moi une limite qui le conduirait & Me trouver s’il la trouve, et & Me perdre s’il perd
(ce repére) ». P. 57, & « Autrui est tout entier une voie », je préfére la version « Tout ce qui
n’est pas Dieu conduit & ce qui n’est pas Dieu». P. 80, je traduirais Mawgqif al-figh wa qalb
al-‘ayn par « halte du savoir efficace et de la transmutation » plutét que « station de I’érudition
et du retournement de soi ». Enfin, p. 93, «invite-moi (ud‘u-ni) comme m’invite la femme » se
comprend mieux comme «invoque-Moi comme le ferait une femme ».

Il est certes peu utile d’épiloguer sur les difficultés de traduction que comprennent aisé-
ment tous ceux qui ont eu a travailler sur la restitution en frangais de ces textes de mystique
musulmane ancienne. Au-deld des concepts et des expressions, le présent ouvrage véhicule un
souffle, une inspiration; c’est bien siir, sa principale fonction et son apport.

Pierre Lory
(E.P.H.E., Paris)

Abu ‘Abd al-Rahman SurLami, Magmii‘e-ye atar — bahs-hayi az Haqad’iq al-tafsir
wa rasd’il-e digar (« ®uvres réunies — Fragments des Haqa’iq al-tafsir et autres
opuscules »), vol. 1, sous la direction de Nasrollah Poorjavady [ Purgawadi ],
Markaz-e NaSr-e Danesgahi, Téhéran, 1369/1990. xvi -+ 503 p.

A T’occasion du millénaire de la mort d’al-Sulami (m. 412), grand soufi, traditionniste et
« historien » des premiers temps de la mystique musulmane, N. Poorjavady, universitaire et

BCAI 9 (1992) Niffari: Le Livre des Stations, trad. M. Kabbal, suivi de vers une étrangeté familiere (postface) par Adonis, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



