1992 I1. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 71

qu’Aristote et surtout Platon, dont il cite avec prédilection le Banguet (261, 368s), le Parménide
(160, 163), le Théétere (247, 252) et au moins trois autres ceuvres. Plus d’un tiers de ’ouvrage
de M. Jambet, essenticllement dans sa II° partie, est constitué par l’analyse suivie et le
commentaire philosophique de grands textes pris & Abii Ya'qub Sigistani, Kadf al-mahgiab (145-
216, incluant une étude de Nasir-i Hosrow, Gami® al-hikmatayn, 160-166); Plotin, Ennéades I,
8 (241-261); Nagir al-Din Tusi, Tasawwurat (261-291) et Ahlag-i Nasiri (371-387). Autant de
sources ou d’expressions du néoplatonisme ismaélien. Le cceur en est sans doute atteint dans
« Le probléme de 'essence divine » (150-156). L’A. y réfléchit sur le terme de dat, classique-
ment « essence », et sur le mot persan ¢izi, « choséité». Sigistani en viendrait & désigner par
dat le «réel » de I’Un, et par {izi la « réalité » des étants. « Le réel, ¢’est infini » (153). Cet
Un suressentiel et irréductible a I’étre est, notons-le, vide (159). C’est cohérent a la constatation
que le ta’wil nizarite est une gnose vide, elle aussi, une fuite en avant intellectuelle et spirituelle
(111-113). C’est cohérent, d’autre part, a la théologie de Sigistani, qui dépouille Dieu, non
seulement de tout attribut positif, mais encore de toute essence (149; cf. 154s et 167).
Les p. 170-173 expriment d’un autre point de vue la méme opinion fondamentale : ’Un n’a rien
de commun avec le monde. On est ainsi a I’antipode absolu du monisme, auquel nous faisions
allusion plut haut. Ou plutét on y serait, si les caractéres de Dieu n’étaient dévolus a P’Intel-
ligence instauratrice, qui est, elle, en continuité d’étre avec le multiple. Cette remarque person-
nelle veut sculement faire sentir que 1’ouvrage recensé nous enrichit par sa stimulation autant
que par ses rapprochements et élucidations.

Les apports variés de ce livre impressionnant achévent de donner & M. Christian Jambet
une place de choix parmi les membres d’une espéce rare et précieuse : les historiens de la
philosophic islamique.

Guy MonnoTt
(E.P.H.E., Paris)

Sami MAKAREM, Al-Hallag fi ma wara’ al-ma'nd wa al-hatt wa al-lawn. Riad el-Rayyes
Books, Londres, 1989. 11 x 17,5cm, 143 p.

Plusieurs universitaires et érudits orientaux ont déja entrepris de reprendre le « dossier»
de D'ceuvre et de la pensée de Husayn ibn Mansir al-Hallag (T. “A.-B. Surtir, 1961; K. M.
al-Saybi, 1974; M. G. Saraf, 1980; M. Galib, 1982). Le présent ouvrage mérite cependant
d’étre signalé, pour l’originalité de certains de ses développements, pour la rigneur de ses
démarches d’analyse, ainsi que pour la clarté toute pédagogique de ses exposés. S. Makarem
fait un usage raisonné des travaux de ses devanciers, notamment de ceux de Massignon
— dont, contrairement a certains de ses prédécesseurs, il ne cherche ni 4 masquer ni a2 diminuer
I’importance — reprenant son énorme apport documentaire, mais sans le suivre toujours dans
Pinterprétation des textes, notamment concernant la nature de I’expérience d’union a Dieu
chez Hallag. 11 ne pose pas d’emblée la question (piégée) de I’orthodoxie de Hallag ou de son
hérésie, de sa culpabilité ou de son innocence, mais explicite avec clarté les principaux concepts

BCAI 9 (1992) S. Makarem: Al-Hallag fi ma wara’ al-ma‘na wa |-hatt wa I-lawn, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

72 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 9

soufis en jeu (ittihdd, fana’, etc.), dissipant par 12 méme les plus importantes méprises ayant
cours depuis plus de dix siécles sur la doctrine du grand soufi de Bagdad.

L’ouvrage de S.M. comporte en fait deux parties trés distinctes. Il commence d’une part
(p. 17-78) par un exposé sur la vie de Hallag et le déroulement de son procés, ainsi que sur
le retentissement de son message et de son exemple au cours des siécles qui ont suivi; il y
reprend les données déja rassemblées par Massignon sans y ajouter d’éléments sensiblement
nouveaux. La deuxiéme partie (p. 81-133) offre une analyse des principaux thémes de Ia
mystique hallagienne. Elle expose, par touches successives, les notions fondamentales de P'ex-
périence personnelle soufie (I’amour divin et la connaissance de Dieu, p. 81s.; le parcours de
I’esprit individuel, p. 108s.; le témoin) comme de la vision du monde qui s’y rattache. Ses
développements sur 1’unicité de I’existence (p. 102s.) ou sur le notion de théophanie (tagalli,
p. 125 s.) par exemple permettent de dissiper les soupgons de beaucoup d’intellectuels
musulmans concernant le hulal chez Hallag, ou sur sa « réhabilitation » d’Iblis.

Il nous faut toutefois, malgré les qualités indéniables de ce livre, mentionner quelques
regrets ressentis & sa lecture. Quant & la méthode d’abord, il est fort dommage que S.M. s¢
soit fondé de fagon exclusive sur 1’édition du Diwdan publiée par K.M. al-Saybi en 1974. Non
que D’ancienne édition de Massignon ne soit pas perfectible, mais parce que celle d’al-Saybi
[ui apporte des modifications importantes bouleversant complétement le classement en piéces
authentiques et apocryphes proposé par Massignon, ou I’ordre et le contenu méme de certaines pié-
ces, sans donner d’explications convaincantes sur ces choix. Les références — nombreuses — faites
au Diwdn dans le présent ouvrage doivent donc étre manipulées avec précaution. Par ailleurs,
les comparaisons fréquentes suggérées avec I’hindouisme dans le corps de ’ouvrage (p. 22s.,
90, 112) nous semblent assez inutiles. Le simple fait que Hallag ait effectué un voyage en Inde
ne permet pas d’inférer qu’il ait approfondi des connaissances sur les doctrines hindoues, ni
a fortiori qu’il les ait faites siennes.

Sur le fond, bornons-nous & deux remarques, D’une part, 1’équivalence que I’A. fait fré-
quemment entre la notion de ‘@lam al-gayb et celle de latif, comme corrélats d’opposition
respectifs de “@lam al-Sahada et de katif (p. 121 notamment) conduit parfois 4 des faux sens.
L’absolu divin dont parle Hallag n’est pas identique & un monde «subtil», et 1’épiphanie
d’étres ou de phénomeénes subtils dans le monde terrestre ne signifie méme pas nécessairement
un contact avec cet absolu. Dans un autre registre, les assertions données p. 129 et s. sur la
présence chez Hallag d’une doctrine de la réincarnation proche de celle des Druzes ou des
Nosairis résultent d’une interprétation erronée du fameux poéme « Tuez-moi, mes féaux
camarades... », dont la portée est 4 notre sens essentiellement alchimique... Ceci avancé,
nous espérons que ce livre connaitra la diffusion et le succés qu’il mérite auprés du public
intéressé.

Picrre Lory
(E.P.H.E., Paris)

BCAI 9 (1992) S. Makarem: Al-Hallag fi ma wara’ al-ma‘na wa |-hatt wa I-lawn, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1992 IT. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 73

NIFrARL, Le Livre des Stations, traduit de [’arabe et présenté par Maati KABBAL,
suivi de Vers une étrangeté familiére (postface) par Aponis. Ed. de 1’Eclat, Sommiéres,
1989. 12,50 x 19 cm, x1 4+ 179 p.

L’ceuvre de Muhammad b. ‘Abd al-Gabbar al-Niffari avait été passablement négligée,
voire oubliée par les grands biobliographes du soufisme classique. A Arthur J. Arberry revient
le mérite d’avoir édité pour une premiére fois les textes principaux de cette étonnante figure
de la mystique du X° siécle en les accompagnant de substantielles annotations et d’une tra-
duction anglaise (The Mawagif and Muhdtabat, Londres, 1935). La publication de nouveaux
fragments par le méme Arberry (« More Niffari», B.S.0.4.S., 1953) puis par Paul Nwyia
(Trois wuvres inédites de mystiques musulmans, Beyrouth, 1973), la réédition du travail d’Arberry
avec commentaires par ‘Abd al-Qadir Mahmid au Caire en 1985, ainsi que les articles qu’écrivit
Adonis a leur sujet, contribuérent & mieux faire connaitre ces textes étranges et saisissants,
ol Dieu lui-méme s’adresse au soufi en de bréves et fulgurantes adresses et inspirations. Maati
Kéabbal a eu ’audace et le courage d’entreprendre la traduction de ce discours de !’indicible
— en D’occurrence celui du seul recueil des Mawdagif, dont seuls quelques trés brefs fragments
avaient ét¢ traduits & ce jour (par M. Odeima, aux éditions Arfuyen, 1982) — y incorporant
un travail minutieux et soigné d’expression littéraire, visant a restituer autant la vibration
propre a la proposition arabe que le message méme dont elle est porteuse. Sur plusieurs points
toutefois, cette version nouvelle nous a laissé un peu perplexe, voire sceptique.

Une premiére remarque que nous devons faire concerne la présentation, beaucoup trop
bréve (7 pages) a notre sens, du texte des Mawdgif. S’agissant d’un texte trés ardu, en rupture
avec le discours usuel des soufis, lequel demande en lui-méme un véritable apprentissage
avant de pouvoir étre compris, il nous semblait indispensable de proposer au lecteur frangais
une introduction, méme concise et simplifiée, sur D’esprit et la portée de ’expérience soufie
et sur le style et le lexique propre a Niffari. Cette lacune est d’autant plus regrettable que
I’absence totale de notes dans le corps méme de la traduction laisse ce lecteur sans repéres ni
clés d’interprétation. I est franchement illusoire de mettre un public frangais non préparé
face & un tel texte; ce contact direct, immédiat, peut étre envisagé pour une ceuvre poétique
occidentale contemporaine. Mais, malgré les suggestions d’Adonis dans la postface, on peut
rester sceptique quant a I’efficacité d’une telle lecture pour un auteur comme Niffari. Or, point
n’était besoin d’effectuer un travail compliqué d’élucidation et d’exégése : les notes et com-
mentaires d’Arberry a sa traduction anglaise (qui incorporent 1’essentiel des gloses de Tilimsani,
XIII¢ siécle) tout comme les pénétrantes analyses de P. Nwyia dans Exégése coranique et
langage mystique fournissent déja une base trés riche pour une présentation claire des Mawagif.

Ajoutons par ailleurs que cette méme présentation contient des affirmations pour le moins
douteuses. Donner les soufis pour de perpétuels opposants, en rupture avec le milieu religieux
et social de leur époque (« L’histoire de la mystique arabo-islamique ne s’appréhende donc
que par rapport A cette tension qui finit dans P’affrontement, dans le rejet... », p. v) est tout
a fait contestable, méme s’agissant de I’époque qui connut le procés de Hallag. Les soufis ne
se voulaient aucunement €tre des opposants a I'Islam ambiant, et I'agressivité a leur égard 2
¢té somme toute assez ponctuelle.

BCAI 9 (1992) S. Makarem: Al-Hallag fi ma wara’ al-ma‘na wa |-hatt wa I-lawn, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



