1992 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 69

tienne aucun compte d’un développement récent des études ismaéliennes, survenu dans les
années 70 et qui porte sur I'ismaélisme contemporain. De ce fait, il ne cherche pas a appro-
fondir les transformations considérables que Ia communauté ismaélienne a connues depuis prés
d’un siécle. Chez les Nizirites, qui forment la seule communauté $iite a reconnaitre un imam
manifesté (hazar imam), cette modernisation a été effectuée principalement par Sultan
Muhammad Sah Aga Han III.

Cela est d’autant plus regrettable que Farhad Daftary a connaissance des nombreux écrits
et discours laissés par I'imam, dont la plupart ont été compilés par ses disciples ismaéliens 8.
Son analyse se borne a décrire I’évolution administrative des communautés, négligeant par
conséquent trois éléments caractéristiques de cet imamat, a savoir : 1) la problématique réfor-
miste (islah) sa volonté d’élaborer un Islam fondamental (wsiilat) auquel puissent souscrire
toutes les sectes et sous-sectes de I'Islam; et 3) 'aggiornamento qu’il effectua sur la doctrine
ismaélienne a travers le concept de I’'imamat.

Ceci étant, si I’on peut regretter le manque d’ouverture méthodologique de la synthése,
il reste que Farhad Daftary a réussi une gageure en publiant cet ouvrage qui fera date dans
dans les études ismaéliennes. En effet, la diversité des traditions ismaéliennes, la dispersion
des sources, 1’éclatement des communautés, la persécution et le dénigrement auxquels les
Ismaéliens ont été soumis pouvaient conduire & penser que cette entreprise était irréalisable.
On peut d’autre part espérer que cet ouvrage donnera un nouvel élan aux études ismaéliennes.
Mais de toute évidence, la contribution la plus considérable du livre de Daftary a ces études
réside dans la mise a jour de trois domaines encore inexplorés : la tradition arabophone
musta‘lite et les traditions persanophones muhammad-$ahite et nizarite moderne. Puisse donc
cet ouvrage de référence constituer le point de départ d’un renouvellement des études ismaé-
liennes.

Michel BorviN
(Université de Lyon III)

Christian JAMBET, La grande résurrection d’Alamiit. Les formes de la liberté dans le
shi’isme ismaélien. Editions Verdier, Lagrasse, 1990. 14 x 22 cm, 418 p.

Ce beau livre, prenant pour perspective centrale « la philosophie de la religion » (p. 15;
cf. p. 76), analyse, quant a la liberté, les tenants et aboutissants, les implications et les anté-
cédents, spiritnels comme philosophiques, d’un événement (p. 13). A savoir, I’événement le
plus extraordinaire pour ceux qui le vécurent, celui qui devait les faire sortir de "ordre ordi-
naire des choses, peut-étre méme absolument de tout ordre : la proclamation de la résurrection
spirituelle aux Ismaéliens nizarites d’Alamiit, par I'lmam Hasan °Ala Dikrihi 1-Salim, en
559 H./1164. Annoncé en filigrane sous trois formalités différentes dans I'Introduction (p. 13,

8. Ces compilations sont bien connues des ont consacré plusieurs théses a la question,
chercheurs, ismaléliens dans leur majorité, qui théses citées par F. Daftary dans sa bibliographie.

6 A

BCAI 9 (1992) Chr. Jambet: La grande résurrection d’Alamt. Les formes de la liberté dans le shi‘isme ismaélien, recensé par G. Monnot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

70 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 9

al. 2; p. 15, al. 2; p. 16s), le plan est lui-méme triparti. — 1. « L’acte messianique » (33-135) :
I’événement de la Grande Résurrection est situé dans I’histoire réelle et dans la méta-histoire
supposée (cf. 43ss, 67s), sa forme d’acte messianique est analysée dans un univers tragique et
«discontinu » (46; cf. 65, 88), I’abolition de la Loi en découle impérativement. — II. « La
liberté indicible » (137-291) : cette partie, divisée en quatre chapitres (1. L’Un paradoxal;
2. L’impératif et I’Intelligence; 3. L’Ame et la Nature; 4. Liberté et Divisions de I’unité), est
une €tude approfondie du néoplatonisme ismaélien, fondement ontologique de I’expérience
d’Alamat (cf. 140ss). — III. « La liberté manifeste » (293-369) : elle se présente, elle est présente
en la personne de I’'imam, et c’est & la théologie ismaélienne de celui-ci qu’est consacrée presque
toute cette troisiéme partie. Aprés deux appendices viennent dix pages de bibliographie classée,
puis un bon index général (ol I’on peut encore ajouter, par ex. : Amr : 177s; Ays : 181 ; Inégalité :
puis un bon index général (ou I'on peut encore ajouter, par ex.: Amr: 177s; Ays: 181;
Inégalité : 264; al-Sabig : 180, 185).

Homme des carrefours, ’'islamologue peut considérer cette ccuvre sous le rapport de I’his-
toire des religions, et sous celui de I’histoire de la philosophie.

Quelques fautes typographiques devraient €tre corrigées. Lire ainsi « al-Hakim (24), »
«al-Amir » (25), «le 8 aoiit 1164 » (74; cf. n. 38), «jiwar» (374, n. 389); aux p. 403s de I’index,
on ne devrait pas tenir compte de Darticle a/- dans 'ordre alphabétique. Page 187, al.3,
premiére phrase et p. 246, ligne 29, la ponctuation n’est pas satisfaisante. Le vocabulaire est
parfois marqué par un jargon philosophique éphémeére : « compatissance » (199), « corrélé»
(278), « manence» (194, 352); voire fAcheusement rétro : « légalitaire » (95, 143, 386, etc.;
pour « légaliste »), « obscurantiste » ... En héritage de Henry Corbin, les schémes du chris-
tianisme protestant sont ici ou la abusivement transposés : « convocation » pour da'wa (11,
235s); « histoire de D’Esprit saint» (91), «ismaélisme réformé » (25, etc.). Ce n’est pas a dire
que des comparaisons ne s’imposent pas. L’A. ne dit pas sans raison : « L’ismaélisme nous
parait €tre un témoin privilégié de la hantise christoiogique de ’islam » (321; cf. 353 : « Méta-
morphose du christianisme nestorien? », etc.). L’étude directe de 1’islam nizarite améne des
pages remarquables sur DUexégése ismaélienne (83-87, 328s); sur I'lgnorance premidre (celle
d’Iblis : 133s), sur le wasi (« légataire spirituel » : 309-311), sur ’enseignement ou initiation
comme substitut de la Loi (116-118, répondant a la question de 102). M. Jambet met en
évidence que « la question du dualisme » (229ss) ne peut étre évacuée de la doctrine ismaélienne.
Il en voit I'exemple patent dans ’ceuvre tardive de Nasir al-Din Tusi, dont il caractérise la
pensée comme : « Un dualisme tragique au cceur de la puissance illimitée de ’Un » (241; cf.
359s). De notre c6té, nous sommes en mesure d’affirmer que le véritable Sahrastani, celui
des Mafatih al-asrar (cf. Bulletin critigue, n® 8, 1991, 25s), voyait déja Yunivers comme étabii
sous le signe d’une radicale dualité. On peut d’ailleurs se demander si I’exacerbation du
tawhid n’est pas toujours payée par le retour au dualisme? 1l y aurait lieu de s’interroger
sur D’inversion possible du monothéisme, et sur 1’affinité profonde entre monisme et
dualisme.

Nous voila donc aux confins des religions et de la philosophie. L’auteur souvent y reste,
souvent aussi passe délibérément la frontiére et se fait notre guide dans le royaume de Sophia.
Sa culture philosophique est immense et embrasse aussi bien les pensées les plus modernes

BCAI 9 (1992) Chr. Jambet: La grande résurrection d’Alamt. Les formes de la liberté dans le shi‘isme ismaélien, recensé par G. Monnot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1992 I1. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 71

qu’Aristote et surtout Platon, dont il cite avec prédilection le Banguet (261, 368s), le Parménide
(160, 163), le Théétere (247, 252) et au moins trois autres ceuvres. Plus d’un tiers de ’ouvrage
de M. Jambet, essenticllement dans sa II° partie, est constitué par l’analyse suivie et le
commentaire philosophique de grands textes pris & Abii Ya'qub Sigistani, Kadf al-mahgiab (145-
216, incluant une étude de Nasir-i Hosrow, Gami® al-hikmatayn, 160-166); Plotin, Ennéades I,
8 (241-261); Nagir al-Din Tusi, Tasawwurat (261-291) et Ahlag-i Nasiri (371-387). Autant de
sources ou d’expressions du néoplatonisme ismaélien. Le cceur en est sans doute atteint dans
« Le probléme de 'essence divine » (150-156). L’A. y réfléchit sur le terme de dat, classique-
ment « essence », et sur le mot persan ¢izi, « choséité». Sigistani en viendrait & désigner par
dat le «réel » de I’Un, et par {izi la « réalité » des étants. « Le réel, ¢’est infini » (153). Cet
Un suressentiel et irréductible a I’étre est, notons-le, vide (159). C’est cohérent a la constatation
que le ta’wil nizarite est une gnose vide, elle aussi, une fuite en avant intellectuelle et spirituelle
(111-113). C’est cohérent, d’autre part, a la théologie de Sigistani, qui dépouille Dieu, non
seulement de tout attribut positif, mais encore de toute essence (149; cf. 154s et 167).
Les p. 170-173 expriment d’un autre point de vue la méme opinion fondamentale : ’Un n’a rien
de commun avec le monde. On est ainsi a I’antipode absolu du monisme, auquel nous faisions
allusion plut haut. Ou plutét on y serait, si les caractéres de Dieu n’étaient dévolus a P’Intel-
ligence instauratrice, qui est, elle, en continuité d’étre avec le multiple. Cette remarque person-
nelle veut sculement faire sentir que 1’ouvrage recensé nous enrichit par sa stimulation autant
que par ses rapprochements et élucidations.

Les apports variés de ce livre impressionnant achévent de donner & M. Christian Jambet
une place de choix parmi les membres d’une espéce rare et précieuse : les historiens de la
philosophic islamique.

Guy MonnoTt
(E.P.H.E., Paris)

Sami MAKAREM, Al-Hallag fi ma wara’ al-ma'nd wa al-hatt wa al-lawn. Riad el-Rayyes
Books, Londres, 1989. 11 x 17,5cm, 143 p.

Plusieurs universitaires et érudits orientaux ont déja entrepris de reprendre le « dossier»
de D'ceuvre et de la pensée de Husayn ibn Mansir al-Hallag (T. “A.-B. Surtir, 1961; K. M.
al-Saybi, 1974; M. G. Saraf, 1980; M. Galib, 1982). Le présent ouvrage mérite cependant
d’étre signalé, pour l’originalité de certains de ses développements, pour la rigneur de ses
démarches d’analyse, ainsi que pour la clarté toute pédagogique de ses exposés. S. Makarem
fait un usage raisonné des travaux de ses devanciers, notamment de ceux de Massignon
— dont, contrairement a certains de ses prédécesseurs, il ne cherche ni 4 masquer ni a2 diminuer
I’importance — reprenant son énorme apport documentaire, mais sans le suivre toujours dans
Pinterprétation des textes, notamment concernant la nature de I’expérience d’union a Dieu
chez Hallag. 11 ne pose pas d’emblée la question (piégée) de I’orthodoxie de Hallag ou de son
hérésie, de sa culpabilité ou de son innocence, mais explicite avec clarté les principaux concepts

BCAI 9 (1992) Chr. Jambet: La grande résurrection d’Alamt. Les formes de la liberté dans le shi‘isme ismaélien, recensé par G. Monnot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



