1992 1. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 67

sur le chi‘isme. Son livre s’ajoute aux rares ouvrages sur le chi‘isme en langues européennes
qui ont paru ces derniéres années : celui de M. Momen # en anglais, ou I’excellent travail de
H. Halm 5 en allemand. La spécificité du livre de Y.R. tient surtout a ce qu’il est axé sur le
chiisme moderne, un sujet que son auteur connait particuliérement bien.

Meir M. BAR-ASHER
(Université hébraique de Jérusalem)

Farhad DAFTARY, The Ismd'ilis, Their history and doctrines, Cambridge University
Press, Cambridge, 1990. 15 x 23 cm, xvii -+ 804 p.

Le livre que Farhad Daftary a publié aux presses universittaires de Cambridge est un
événement sans précédent dans les études ismaéliennes. L auteur, un Ismaélien d’origine iranienne
apparenté i I’Agha Khan, a consacré une vingtaine d’années a cette tache. Ses enquétes effectuées
sur les principaux sites du pays lui ont permis de faire une découverte épigraphique non
négligeable : un édit gravé sur une stéle que le safavide Sih “Abbas 1T adressa 4 I’imam nizarite
Amir Halil Allih Angudani!. Aprés avoir, dans son introduction, relaté la naissance et 1’évo-
lution de l'ismaélologie, I’auteur répartit I’histoire et les croyances des Ismaéliens en cinq
séquences : proto-ismaélisme, ismaélisme fatimide, ismaélisme musta’lite, qui prolonge la tra-
dition fatimide aprés la chute de 'empire en 567/1171, ismaélisme nizarite alamuti puis post-
alamiiti, ¢’est-a-dire la tradition nizarite aprés 652/1245.

Au sujet de D'origine de I'ismaélisme et de I’'ismaélisme fatimide, I’auteur se livre a une
cxcellente synthése des diverses sources de premiére main, arabes et persanes. Il maftrise
également les études maintenant abondantes sur la période et la doctrine fatimides. Cette
partie n’apporte rien de nouveau, malgré tout, 4 la connaissance de I'ismaélisme puisque,
comme l’auteur l’indique lui-méme, il ne fait que reprendre ces diverses sources, en les
confrontant, de maniére & présenter les versions les plus importantes d’un événement. En ce
qui concerne 'ismaélisme musta‘lite, [’auteur signale que cette école n’a pas regu l’attention
qu’elle mérite. Il indique plusieurs auteurs qui ont été négligés par les orientalistes et signale
par conséquent un nouvel espace aux études ismaéliennes.

C’est toutefois a ’ismaélisme nizarite que la plus grande partie de 1’ouvrage est consacrée.
L’auteur déplore la destruction des sources alamiiti lors de P’invasion mongole de Hiulagi,
qui s’empara de la forteresse en 652/1254. Il signale que la tradition nizirite mubhammad-
Sahite — issue d’un schisme survenu au XIV® siécle et qui s’est maintenue uniquement en
Syrie — a ¢été négligée par les orientalistes bien qu’elle recéle des ceuvres importantes. Deux

4. An Introduction to Shi‘i Islam, Yale Univer- 5. Die Schia (Wissenschaftlische Buchgesells-
sity Press, New Haven and London, 1985, xxit 4 chaft), Darmstadt, 1988, x + 261 p.
397 p.; et cf. la recension de E. Kohiberg sur
ce livre parue dans Asian and African Studies 1. Voir sa reproduction photographique p. 458.
(Journal of the Israel Oriental Society), vol. 21/2
(1987), p. 229-234.

BCAI 9 (1992) F. Daftary: The Isma‘ilis. Their History and Doctrines, recensé par M. Boivin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

68 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 9

éléments nouveaux améliorent la connaissance de la littérature nizarite. Développant une idée
émise par Ivanow, Daftary soutient qu’une renaissance s’est produite dans I’ismaélisme nizarite
au XVe¢ siécle. Cefte période dite « d’Angudan », du nom de la résidence des imams dans le
sud-ouest du Fars, fut marquée par une recrudescence de la production littéraire, mais exclu-
sivement en langue persane. W. Ivanow avait lui-méme édité et traduit quelques traités repré-
sentatifs 2,

Mais 'innovation principale du livre de Daftary est d’affirmer qu’une deuxiéme renais-
sance s’est produite dans I’ismaélisme nizarite & 1’époque contemporaine. Située par [’auteur
a la fin du XIX® et au début du XX* siécle, cette renaissance s’appuie essentiellement sur
deux auteurs de langue persane eux aussi : Sihab al-Din Sah al-Husayni (1850-1885) et Fida'i
Hurasani (m. 1923). Le premier auteur, qui était le demi-frére de Sultin Muhammad Sih
Aga Han III (1877-1957), est certes connu. W. Ivanow a édité et traduit ’un de ses traités,
et un autre a été édité a Téhéran par HaSang Ugaqi 3. On regrettera 4 ce propos que Farhad
Daftary n’apporte aucune information sur deux autres traités composés par Sihab al-Din Sah,
qu’lsmail Poonawala mentionne dans sa bibliographie ismaélienne %,

Quant a Fida’i Hurasani, le second pilier de cette renaissance moderne, il n’a été cité ni
par Ivanow ni par Poonawala : il était totalement inconnu® Au début du siécle, cet auteur
a composé¢ une histoire de I’ismaélisme a la demande du troisiéme Agha Khan. Mais son
ceuvre, qui semble importante, compte aussi des poémes et des traités divers parmi lesquels se
trouve un traité de fighS.

La derniére partie du livre de Daftary traite de I’ismaélisme nizarite moderne, qui commence
avec le transfert de 'imamat en Inde vers 1845. Cette partie, qui est relativement réduite malgré
I’abondance des sources, est la moins convaincante. En effet, ’auteur évite alors, dans la
relation d’un événement, de citer les différentes versions connues quand il les juge préjudi-
ciables aux Agha Khans ou & I’ismaélisme. C’est ainsi qu’il se contente de qualifier I’affiliation
des Agha Khans & l'ordre soufi ni‘matullahi de « unusual relationship », sans chercher plus
loin 7.

L’objectivité de Farhad Daftary n’est certes pas a mettre en cause. L’appareil technique
trés impressionnant qu’il déploie dans son livre en fait foi (listes et tables généalogiques, glos-
saire, notes, bibliographie et index totalisent 253 pages, soit prés du tiers de I’ouvrage). Sans
doute I'auteur est-ii alors plus sensible & une image classique de l’ismaélisme — qu’elle soit
fatimide (X¢/XI* siécle) ou nizarite angudani (XIVe/XVe siécle). Cela peut expliquer qu’il ne

2. Voir, par exemple, sa traduction de ‘ili literature, Malibu, Cal., 1977, p. 284. L’auteur
Hayrhwah-i Harati, Fasl dar bayan-i shinakhi-i mentionne deux autres traités.

imam — On the recognition of the imam, ed. and 5. W. lvanow, Ismaili literature : A Biblio-
tr. by W. Ivanow, Bombay, 1947 (2nd ed.). graphical Survey, Téhéran, 1963; Poonawala,
op. cit.

3. Sihab al-Din Sah al-Husayni, Hitabat-i
‘aliya, éd. H. Ugaqi, Téhéran, 1963 et Risdala
dar haqiqat-i Din — True Meaning of Religion,
ed. and tr. by W. Ivanow, Bombay, 1947.

6. Cf. Daftary, p. 440. Ce traité de figh, que
l’auteur posséde, ne manque pas d’intriguer
puisque, jusqu’a nouvel ordre, la tradition
nizirite moderne n’utilise pas ce genre de traités,
4. Ismail K. Poonawala, Bibliography of Isma- 7. Cf. p. 506.

BCAI 9 (1992) F. Daftary: The Isma‘ilis. Their History and Doctrines, recensé par M. Boivin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1992 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 69

tienne aucun compte d’un développement récent des études ismaéliennes, survenu dans les
années 70 et qui porte sur I'ismaélisme contemporain. De ce fait, il ne cherche pas a appro-
fondir les transformations considérables que Ia communauté ismaélienne a connues depuis prés
d’un siécle. Chez les Nizirites, qui forment la seule communauté $iite a reconnaitre un imam
manifesté (hazar imam), cette modernisation a été effectuée principalement par Sultan
Muhammad Sah Aga Han III.

Cela est d’autant plus regrettable que Farhad Daftary a connaissance des nombreux écrits
et discours laissés par I'imam, dont la plupart ont été compilés par ses disciples ismaéliens 8.
Son analyse se borne a décrire I’évolution administrative des communautés, négligeant par
conséquent trois éléments caractéristiques de cet imamat, a savoir : 1) la problématique réfor-
miste (islah) sa volonté d’élaborer un Islam fondamental (wsiilat) auquel puissent souscrire
toutes les sectes et sous-sectes de I'Islam; et 3) 'aggiornamento qu’il effectua sur la doctrine
ismaélienne a travers le concept de I’'imamat.

Ceci étant, si I’on peut regretter le manque d’ouverture méthodologique de la synthése,
il reste que Farhad Daftary a réussi une gageure en publiant cet ouvrage qui fera date dans
dans les études ismaéliennes. En effet, la diversité des traditions ismaéliennes, la dispersion
des sources, 1’éclatement des communautés, la persécution et le dénigrement auxquels les
Ismaéliens ont été soumis pouvaient conduire & penser que cette entreprise était irréalisable.
On peut d’autre part espérer que cet ouvrage donnera un nouvel élan aux études ismaéliennes.
Mais de toute évidence, la contribution la plus considérable du livre de Daftary a ces études
réside dans la mise a jour de trois domaines encore inexplorés : la tradition arabophone
musta‘lite et les traditions persanophones muhammad-$ahite et nizarite moderne. Puisse donc
cet ouvrage de référence constituer le point de départ d’un renouvellement des études ismaé-
liennes.

Michel BorviN
(Université de Lyon III)

Christian JAMBET, La grande résurrection d’Alamiit. Les formes de la liberté dans le
shi’isme ismaélien. Editions Verdier, Lagrasse, 1990. 14 x 22 cm, 418 p.

Ce beau livre, prenant pour perspective centrale « la philosophie de la religion » (p. 15;
cf. p. 76), analyse, quant a la liberté, les tenants et aboutissants, les implications et les anté-
cédents, spiritnels comme philosophiques, d’un événement (p. 13). A savoir, I’événement le
plus extraordinaire pour ceux qui le vécurent, celui qui devait les faire sortir de "ordre ordi-
naire des choses, peut-étre méme absolument de tout ordre : la proclamation de la résurrection
spirituelle aux Ismaéliens nizarites d’Alamiit, par I'lmam Hasan °Ala Dikrihi 1-Salim, en
559 H./1164. Annoncé en filigrane sous trois formalités différentes dans I'Introduction (p. 13,

8. Ces compilations sont bien connues des ont consacré plusieurs théses a la question,
chercheurs, ismaléliens dans leur majorité, qui théses citées par F. Daftary dans sa bibliographie.

6 A

BCAI 9 (1992) F. Daftary: The Isma‘ilis. Their History and Doctrines, recensé par M. Boivin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



