64 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 9

écrit non pas al-Sakari, mais al-Kaskari. Sa recherche s’orienta dés lors vers un auteur en rela-
tion avec la ville de Kaskar, importante métropole nestorienne, située sur le Tigre, en face de
Wasit. Il ne s’agissait donc plus d’un théologien jacobite, mais d’un théologien nestorien,
qu’il fallait essayer d’identifier. C’est ce a quoi s’emploie 1’auteur dans I’introduction de cet
ouvrage.

Aprés avoir montré que le traité ne pouvait pas &étre ’ccuvre de Yahya Ibn “Adi, en se
fondant sur des différences de terminologie, de style et de doctrine, B.H. passe en revue les
sept écrivains en rapport avec Kaskar, auxquels le traité est susceptible d’étre attribué. Il n’en
retient que deux : tous les deux nommés Isrd’il et tous les deux évéques de Kaskar, décédés
P'un en 872, autre en 962. Aprés avoir examiné les arguments en faveur de 1’attribution du
traité a I’un et a ’autre, B.H. conclut en faveur du plus ancien. Auteur d’un ouvrage intitulé :
Kitab fi usil al-diyana, cet évéque est connu par ailleurs pour avoir participé a une contro-
verse avec le philosophe musulman al-Sarahsi, disciple d’al-Kindi, et pour avoir eu une discus-
sion avec le savant melkite Qusta Ibn Luga.

Aprés avoir décrit les six manuscrits sur lesquels est basée son édition, B.H. expose le
plan détaillé du traité. L’introduction se termine par une bonne bibliographie et un index général.
Vient ensuite 1’édition du traité proprement dite, réalisée selon la méthode préconisée par le
R.P. Khalil Samir, c’est-a-dire que le texte est divisé en 221 petits paragraphes dépassant rare-
ment dix lignes, dont certaines peuvent ne contenir que deux mots. La partie arabe se termine
par un index exhaustif des mots du traité, qu’il sera fort instructif de comparer avec celui établi
par Kh. Samir a la suite de son édition du traité sur I’Unité (Magqdala fi I-tawhid) de Yahya
Ibn ‘Adi (Collection du « Patrimoine arabe chrétien », n® 2, Jounieh, 1980).

Nous avons 1a un spécimen de ces ceuvres théologiques nestoriennes que ’on croyait &
tout jamais perdues, et qui n’ont été conservées que grice aux manuscrits jacobites coptes,
qui nous les ont transmises. 1l nous faut remercier B.H. d’avoir restitué ce traité a son véri-
table auteur et d’en avoir donné une édition critique qui nous parait tout a fait satisfaisante.

Gérard TROUPEAU
(E.P.H.E., Paris)

Yann RICHARD, L’Islam chi‘ite, croyances et idéologies. Fayard, Paris, 1991. 303 p.

Y. Richard, connu pour ses études antérieures sur I’Islam en Iran, nous présente dans
ce dernier livre un vaste tour d’horizon mis a jour du chi‘isme, ou plus exactement du courant
principal de ce dernier : celui appelé « duodécimain ». L’auteur essaye et, dans une large mesure,
réussit, tout au long des sept chapitres de son livre, & cerner certains des principaux problémes
de I’évolution de ce chi‘isme duodécimain.

Le livre débute par un chapitre d’introduction (« Deux mots sur le chi‘isme ») ou Y.R.
apporte des informations quantitatives sur le chi‘isme et ou il explique de fagon générale les
grands traits qui séparent le chi‘isme de I'Islam sunnite. Dans le deuxiéme chapitre (« Une
sainte famille : les Imams »), il donne un apergu de la formation du chi‘isme et aborde nombre

BCAI 9 (1992) Y. Richard: L'Islam chi‘ite, croyances et idéologies, recensé par M.M. Bar-Asher
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1992 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 65

de thémes essenticls de la doctrine de 'imamat. Le troisiéme chapitre (« Une théologie mys-
tique ») est consacré & 1’un des points les plus importants de 1’histoire de la pensée chi‘ite, a
savoir les relations entre fa théologie chi‘ite et le soufisme. Y.R. traite ce théme a partir de
recherches antérieures, notamment celles de H. Corbin et S.H. Nasr, pour ne citer que les plus
céleébres.

Les quatre autres chapitres (je reviendrai par la suite sur le sixiéme chapitre : « Le chi‘isme,
les femmes et le plaisir ») sont consacrés aux tendances actuelles du chi‘isme moderne en Iran
et ailleurs. Plus précisément : dans son quatriéme chapitre (« Un destin 1i¢ a I’Iran»), Y.R.
décrit les relations historiques et culturelles entre I'Iran et le chi‘isme; le cinquiéme chapitre
(« Les chi‘ites hors de I'Iran ») est consacré, comme son titre I’indique, & un passage en revue
des communautés et groupements chi‘ites, qui, quoique vivant en dehors de I’'Iran, en subissent
les influences religieuses (ou parfois méme politiques), a savoir les chi‘ites d’Irak, du Liban,
de la péninsule Arabique, de 1’Afghanistan et de 1'Inde. Enfin, dans son septiéme et dernier
chapitre (« Une pensée révolutionnaire islamique »), qui est & mon avis Ie plus intéressant,
Y.R. entreprend de faire I’analyse approfondie de 1’arriére-plan idéologique, politique et social
de la révolution chi‘ite en Iran. L’auteur y décrit et y analyse de facon passionnante les dif-
férentes causes qui se sont unies afin de permettre la réussite de la révolution chi‘ite de
Khomeyni.

C’est dans ce chapitre que s’expriment clairement deux qualités de I’auteur : d’une part
son érudition et sa compréhension approfondie du chi‘isme, et d’autre part sa connaissance
directe et sans intermédiaire de la culture iranienne d’aujourd’hui, grace a de longs séjours
en Iran. Toutefois ce dernier avantage, qui, comme je viens de le dire, apparait clairement
dans le dernier chapitre et dans une moindre mesure dans d’autres parties du livre, s’avére
étre un handicap dans les chapitres consacrés au chi‘isme duodécimain de la période classique.
L’auteur ne fait que rarement appel aux sources anciennes de [’Islam chi‘ite. Les écrits
des principaux docteurs chiites du moyen 4ge (comme par exemple : al-Sarif al-Murtada,
al-Sayh al-Mufid, Abu Ga‘far al-Tusi, al-‘Allima al-Hilli et encore bien d’autres) sont a peine
cités et, quand ils le sont, c’est de fagon marginale. A I’opposé, 1’auteur, dans de nombreux
passages de son livre, utilise les écrits des penseurs chi‘ites contemporains pour expliquer des
sujets anciens de I’histoire du chi‘isme. Je ne citerai ici que quelques exemples.

On ne peut nier P'intérét qu’il faut apporter aux idées des penseurs iraniens modernes
comme ‘Ali Sari‘ati, qui présente la mort de I'lmam ‘Ali comme un martyre pour le bien de
Plslam (p. 32) ou bien qui interpréte le quiétisme politique de ‘Ali comme le fruit d’un
refus total de la violence (p. 35 et cf. p. 50 P’explication des causes de la mort de !'mam
Husayn a Karbala’). Toutefois, il aurait fallu insister sur la connotation apologétique évidente
de ces interprétations, ou tout du moins présenter aussi les sources anciennes qui parlent de
ces thémes, lesquels, soit dit en passant, sont parmi les plus fréquemment traités dans les écrits
chi‘ites.

Il me semble donc que le peu d’emploi que fait Y.R. des sources anciennes, et le fait qu’il
ait choisi consciemment (cf. ce qu’il écrit dans l’introduction de son livre, p. 10) de ne pas
aborder nombre d’aspects importants du chi'isme, particulierement les problémes doctrinaux,
auraient di Pamener a choisir un titre moins général que celui qu’il a donné a son livre.

6

BCAI 9 (1992) Y. Richard: L'Islam chi‘ite, croyances et idéologies, recensé par M.M. Bar-Asher
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

66 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N°© 9

Enfin, il me semble qu’il aurait fallu indiquer d’une fagon ou d’une autre que certaines parties
de ce livre reprennent des passages paralléles de son livre précédent .

Y.R. indique en général les sources dont il se sert, la plupart sont d’ailleurs des écrits
chi‘ites modernes et des études d’islamologie, comme je 1’ai dit plus haut; parfois, pourtant, il
cite des assertions (discutables) sans leur source. Je citerai ici quelques-uns des passages dont
les sources auraient mérité d’€tre élargies, détaillées ou précisées :

1) L’institution du « mariage de plaisir » (mut‘a), qui est 'un des sujets principaux de
controverse entre le chi'isme et ’Islam sunnite, fait I’objet, et 4 juste titre, d’un chapitre entier
du livre de Y.R., qui en discute les différents aspects : la théorie par opposition a la fréquence
de fait de cette coutume; les justifications que le chi‘isme invoque pour sa défense alors que
ses détracteurs n’y voient qu’une légitimation de la prostitution; etc... Cependant I’étude demeure
trés incompléte : des aspects importants du mariage de plaisir dispersés dans la littérature
chi‘ite classique et moderne sont totalement passés sous silence par I’auteur, qui ne se sert ici
presque exclusivement que de la littérature et des recherches chi‘ites modernes. Je pense plus
particuliérement a4 des thémes comme : quelles sont les femmes que ’on peut épouser par un
mariage de plaisir; quels sont les droits de ces femmes aprés le divorce, aprés la mort du
mari, etc... Il est & noter que ces thémes ont fait derniérement 1’objet d’une étude approfondie,
basée sur un large éventail de sources anciennes et modernes, aussi bien chi‘ites que sunnites 2.

2) L’affirmation selon laquelle le chi‘isme a rajouté, aux principes de foi classiques, celui
de la justice divine (‘adl) (affirmation qui, elle aussi, est énoncée sans source), n’est pas rigou-
reusement vraie. Il aurait fallu la nuancer en précisant qu’il s’agit 13, par excellence, d’une idéc
mu‘tazilite.

3) La tradition chi‘ite au sujet du Mahdi, que cite Y.R. (p. 60) a partir du livre de
H. Corbin (En Islam Iranien 1V, p. 304-305) : « Il combattra pour reconduire (la révélation)
au sens spirituel (fa’wil) comme j’ai moi-méme combattu pour la révélation du sens littéral »
est effectivement une tradition célébre citée par de nombreux textes chi‘ites et sunnites, mais
qui porte sur ‘Ali et non pas sur un de ses descendants imams °.

4) Lorsqu’il parle des quatre livres canoniques qui fondent le dogme chi‘ite, Y.R. en citc
les titres en arabe & cOté de leur traduction en frangais. Afin de rétablir un oubli, nous
donnons ici un des titres arabes qui manque dans cette liste : Tahdib al-ahkdam (traduit par
Y.R. « La rectification des dogmes »).

Ces remarques, auxquelles on pourrait en ajouter encore quelques autres de moindre
importance, ne sont pas pour enlever de la valeur au livre de Y.R. et a son apport a la recherche

1. Le chi‘isme en Iran, Imam et révolution, 3. Cf., entre autres, Abu I-Nadr Muhammad
Jean Maisonneuve, Paris, 1981, 135 p. b. Mas‘id al-‘Ayyasi, Tafsir al-*Ayyasi, Qumm
2. A. Gribetz, Strange Bedfellows: Mut at 1380 h., vol. 1, p. 15; Aba Ga'far Ahmad
al-Nisa’ and Mutat al-Hajj, a Study Based on al-Muhibb al-Tabari, al- Riyad al-nadira fi manaqib
Sunni and Shi‘i Sources of Tafsir, Hadith and  al-‘asara, Tanta, 1372/1953, vol. 2, p. 252-253.
Figh, Ph.d. Dissertation, The Hebrew University
of Jerusalem, Jerusalem, 1990, 260 p.

BCAI 9 (1992) Y. Richard: L'Islam chi‘ite, croyances et idéologies, recensé par M.M. Bar-Asher
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1992 1. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 67

sur le chi‘isme. Son livre s’ajoute aux rares ouvrages sur le chi‘isme en langues européennes
qui ont paru ces derniéres années : celui de M. Momen # en anglais, ou I’excellent travail de
H. Halm 5 en allemand. La spécificité du livre de Y.R. tient surtout a ce qu’il est axé sur le
chiisme moderne, un sujet que son auteur connait particuliérement bien.

Meir M. BAR-ASHER
(Université hébraique de Jérusalem)

Farhad DAFTARY, The Ismd'ilis, Their history and doctrines, Cambridge University
Press, Cambridge, 1990. 15 x 23 cm, xvii -+ 804 p.

Le livre que Farhad Daftary a publié aux presses universittaires de Cambridge est un
événement sans précédent dans les études ismaéliennes. L auteur, un Ismaélien d’origine iranienne
apparenté i I’Agha Khan, a consacré une vingtaine d’années a cette tache. Ses enquétes effectuées
sur les principaux sites du pays lui ont permis de faire une découverte épigraphique non
négligeable : un édit gravé sur une stéle que le safavide Sih “Abbas 1T adressa 4 I’imam nizarite
Amir Halil Allih Angudani!. Aprés avoir, dans son introduction, relaté la naissance et 1’évo-
lution de l'ismaélologie, I’auteur répartit I’histoire et les croyances des Ismaéliens en cinq
séquences : proto-ismaélisme, ismaélisme fatimide, ismaélisme musta’lite, qui prolonge la tra-
dition fatimide aprés la chute de 'empire en 567/1171, ismaélisme nizarite alamuti puis post-
alamiiti, ¢’est-a-dire la tradition nizarite aprés 652/1245.

Au sujet de D'origine de I'ismaélisme et de I’'ismaélisme fatimide, I’auteur se livre a une
cxcellente synthése des diverses sources de premiére main, arabes et persanes. Il maftrise
également les études maintenant abondantes sur la période et la doctrine fatimides. Cette
partie n’apporte rien de nouveau, malgré tout, 4 la connaissance de I'ismaélisme puisque,
comme l’auteur l’indique lui-méme, il ne fait que reprendre ces diverses sources, en les
confrontant, de maniére & présenter les versions les plus importantes d’un événement. En ce
qui concerne 'ismaélisme musta‘lite, [’auteur signale que cette école n’a pas regu l’attention
qu’elle mérite. Il indique plusieurs auteurs qui ont été négligés par les orientalistes et signale
par conséquent un nouvel espace aux études ismaéliennes.

C’est toutefois a ’ismaélisme nizarite que la plus grande partie de 1’ouvrage est consacrée.
L’auteur déplore la destruction des sources alamiiti lors de P’invasion mongole de Hiulagi,
qui s’empara de la forteresse en 652/1254. Il signale que la tradition nizirite mubhammad-
Sahite — issue d’un schisme survenu au XIV® siécle et qui s’est maintenue uniquement en
Syrie — a ¢été négligée par les orientalistes bien qu’elle recéle des ceuvres importantes. Deux

4. An Introduction to Shi‘i Islam, Yale Univer- 5. Die Schia (Wissenschaftlische Buchgesells-
sity Press, New Haven and London, 1985, xxit 4 chaft), Darmstadt, 1988, x + 261 p.
397 p.; et cf. la recension de E. Kohiberg sur
ce livre parue dans Asian and African Studies 1. Voir sa reproduction photographique p. 458.
(Journal of the Israel Oriental Society), vol. 21/2
(1987), p. 229-234.

BCAI 9 (1992) Y. Richard: L'Islam chi‘ite, croyances et idéologies, recensé par M.M. Bar-Asher
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



