1992 I, ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 61

murgi’ites, chiites de diverses obédiences, ibidites, zindigs. Il me semble naivement qu’il y a
beaucoup plus de parenté, par exemple, entre un ibadite de Kifa et un autre de Basra... A
un endroit (p. 230), JVE parle de «’anthropomorphisme kiifien », comme si ¢’était un trait
propre a la cité tout entiére; en réalité, ce sont les chiites de Kifa (ou plus précisément les
rafidites) que cet anthropomorphisme caractérise, comme c’est dit p. 211. Méme la vénération
portée a “Ali, dans cette ville qui avait été son fief, était loin d’y faire 'unanimité, puisqu’on
y trouve notamment ces « premiers murgi’ites » dont la doctrine consistait a4 ne pas
décider si “Ali était croyant ou non (p. 169), et dont certains allaient méme jusqu’a le hair
(p. 181).

Mais enfin nous n’avons ici que le premier volume. Il se peut qu’au vu de ceux qui
suivront, la méthode adoptée s’avére en fin de compte pertinente. Du reste, la question est
secondaire. L’essentiel, 3 mes yeux, est ’énorme apport informatif que représente le travail
de JVE (je pense, par exemple, aux pages sur Zurara b. A‘yan), et qui va le rendre, pour
longtemps, irremplagable.

Daniel GIMARET
(E.P.H.E., Paris)

Rukn al-Din Mahmiid b. Muhammad AL-MALAHIMI AL-KHUWARAZMI, Kitab al-Mu'tamad
fi usiil al-din, the extant parts edited by Martin McDermott and Wilfred Madelung.
Al-Hoda, London, 1991. 15 x 22cm, xvi + 620 + 24 p.

Voila enfin, publié a Londres (les « événements» du Liban ayant rendu impossible sa
publication a Beyrouth) ce Mu‘tamad si longtemps attendu !. Le grand intérét de cet ouvrage,
pour les historiens du kalam mu‘tazilite, est que son auteur, Ibn al-Maldhimi (m. 536/1141),
était un partisan des théses d’Abi I-Husayn al-Bagri (m. 436/1044), [’auteur bien connu d’un autre
Mu'tamad traitant, lui, de méthodologie juridique (al-Mu‘tamad fi usil al-figh, éd. Hamidullah,
Damas, 1964-1965), mais aussi, et surtout, théologien original : disciple de ‘Abd al-Gabbir,
Abii 1-Husayn a rompu, sur bon nombre de points, avec I’enseignement de son maitre et de
toute ’école issue d’Abii Hadim al-Gubba’i. Malheureusement, aucun de ses traités théologiques
ne s’est conservé, en particulier son K. Tasafful al-adilla ou il procédait, comme 1’indique
le titre, & un examen critique systématique des argumentations mises en ceuvre par ses pré-
décesseurs. C’est donc seulement a partir de sources postérieures que son systéme peut étre
en partie reconstitué, et notamment a partir de deux ouvrages d’lbn al-Maldhimi, celui dont
il est ici question, ainsi qu’un abrégé intitulé al-Fa'iq fi usil al-din, encore inédit (mais dont
les mémes éditeurs préparent la publication).

Mon premier sentiment, au vu du présent Mu'tamad, a été, je I’avoue, la déception. Non
que I’édition laisse a désirer : la typographie est superbe, le texte parfaitement mis au point.
Mais c’est qu’a la lecture de la table des matiéres, il apparait aussitdét qu’en dépit de ces 600
pages de texte bien tassées, nous n’avons la qu’une pefite partie de ’ouvrage, le premier quart,

1. Cf. Bulletin critique n°® 3 (1986), p. 49.

BCAI 9 (1992) R.M. al-Malahimi al-Khuwarazmi: Kitab al-Mu‘tamad fi usdl al-din, ed. M. McDermott and W. Madelung, recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

62 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 9

peut-&tre (correspondant, en gros, aux vol. 1 a 5 du Mugni): aprés les préliminaires obligés,
relatifs a 1"épistémologie (10-79), vient la démonstration de 1’existence de Dieu (79-181), puis
le discours sur les sifat : attributs positifs (« puissant », « savant », etc.), attributs négatifs :
que Dieu n’a pas de membres, qu’ll n’occupe pas un lieu, etc., qu’ll n’est pas visible (359-500),
qu’ll est unique (autrement dit : qu’ll n’a pas de second). Aprés quoi commence (p. 546) la
réfutation de toutes les « sectes» (firag) opposées a V'Islam : dahriyya (547-561), dualistes
(561-597), mazdéens (p. 597), mais c’est ici que le texte s’interrompt, au milieu d’une citation
d’Abi ‘Isa 1-Warraq. Devaient venir ensuite les philosophes, les chrétiens, les juifs. Selon le
plan du livre indiqué p. 8-10, I'auteur traitait aprés cela, comme il se doit, des masa’il al-‘adl
(que Dieu ne crée pas les actes des hommes, qu’ll ne veut pas leurs actes mauvais, qu’ll
n’oblige pas a 'impossible, etc.), puis de la prophétie, de la rétribution des actes (récompense
ou chitiment) dans 1’au-deld, du « rang intermédiaire » du musulman pécheur, enfin de ce qui
concerne « le commandement du bien et ’interdiction du mal», & savoir essentiellement la
question de I’imamat. On voit donc tout ce qui manque.

Mais enfin il y a aussi, Dieu merci, tout ce qui a subsisté. Une fois passée la déception

initiale (la m&€me que 'on ressent de n’avoir, parcillement, que le début — si considérable
soit-il — du Samil de Guwayni), on admettra que c’est déjd une bien grande chance que se

soit conservé ce substantiel morceau du Mu‘tamad, 3 méme de nous fournir pour la premiére
fois une information détaillée, au moins sur certains points (peut-étre les plus importants, ceux
touchant a la théorie des sifar), concernant les théses d’Abii 1-Husayn al-Basri et de son
école. Le nom méme d’Abi 1-Husayn y apparait plus de 120 fois (soit une moyenne d’une
page sur cinq); vingt fois il y est fait explicitement référence au Tasaffuh. La seule question
de 'impossibilité de voir Dieu occupe, on I’a vu, prés de 150 pages (quasiment autant que dans
Mugni 4, compte tenu d’un plus grand nombre de lignes par page), avec pas moins de 40
références a Abid 1-Husayn.

Une des parties les plus intéressantes de 1’ouvrage est la démonstration qui y est faite
de '« adventicité » des corps (hudiit al-agsam), qui va de 84,21 a 167,7. En elle-méme, la
démarche, pour un mutakallim de ’époque, est banale — il s’agit de démontrer par 13 Dexis-
tence de Dieu, en tant que nécessaire « adventeur » (muhdif) de ces « adventés » (muhdatat) —,
et non moins banale 'argumentation utilisée, dont 1’origine remonte, dit-on, 3 Abid 1-Hudayl
(cf. ma Doctrine d’al-Ash’ari, 219-227) : on commence par démontrer I’existence des accidents
(plus particuliérement de ceux appelés akwan, «localisations »), pour démontrer ensuite que
ces accidents sont « adventices », que les corps ne peuvent pas exister antérieurement a ces
accidents (autrement dit : sans eux), et qu’en conséquence ils sont eux aussi « adventices ».
L’originalité du Mu‘tamad tient a ce que cette méme argumentation s’y trouve développée
deux fois, une premiére fois selon la méthode d’Abi I-Husayn (86,6-101,8), une seconde fois
selon celle des ashab Abi Hasim (101,9-157,3). Pourquoi cela? Parce que, pour Abt I-Husayn
— et Ibn al-Malahimi, son disciple —, il n’y a pas en réalité d’« accidents » tels que les en-
tendent les partisans d’Abd Has$im (mais tout aussi bien les as‘arites), au sens d’« entités »
(ma‘ani), c’est-a-dire d’existants véritables distincts des corps et qui seraient cause que ces
corps ont tel ou tel état. 1l n’y a pas une entité « localisation » (kawn), une entité « mouvement »
(haraka), en vertu de laquelle une substance (celle en laquelle cette entité existe) se trouve,

BCAI 9 (1992) R.M. al-Malahimi al-Khuwarazmi: Kitab al-Mu‘tamad fi usdl al-din, ed. M. McDermott and W. Madelung, recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1992 1I. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 63

respectivement, occuper tel point de 1’espace, ou quitter ce point pour en occuper un autre.
« Localisation », « mouvement », ne sont rien d’autre que le fait méme, pour telle substance,
d’occuper un lieu, ou de quitter ce lieu pour un autre, autrement dit de simples « maniéres
d’étre », des « états » (ehwal) de cette substance. D’ol1 vient que la démonstration de 1’« adven-
ticité » des corps, selon la méthode d’Abn 1-Husayn, est dite &tre bi-tarigati l-ahwal (cf. 101,10;
140,8; 157,5; et cf. aussi 148,16 : dalil al-ahwal), alors que celle mise en ceuvre par les parti-
sans d’Abli Hasim est dite étre bi-farigati I-ma‘ani (cf. notamment 101,10-13 et 157,6-8). (On
s’étonnera, bien sir, de voir ici imputer & Abl I-Husayn, et non 2 Abi Hasim, ce terme d’ahwal,
alors qu’il est précisément réputé avoir rejeté la théorie des « états » soutenue par ce dernier!
Mais il ne s’agit pas de la méme chose). C’est ainsi que chacune des étapes de la démons-
tration selon la premiére méthode a son parali¢le selon la seconde méthode : réalité des akwdn
(respectivement 86,6 sq. et 102,3 sq.), qu’ils sont « adventices » (87,9 sq. et 140,7 sq.), que les
corps ne sauraient exister antérieurement a eux (86,15 sq. et 146,1 sq.), que ce qui ne préceéde
pas dans l’existence un « adventice » est nécessairement lui-méme « adventice » (89,1 sq. et
148,15 sq.). Naturellement, la seconde méthode est systématiquement contestée par Ibn
al-Malahimi, cf. notamment, depuis 108,22 jusqu’a 140,6, la longue réfutation concernant le
premier point (que seule ’existence en lui d’une « entité » expliquerait qu’un corps se meuve
vers la droite plutdt que vers la gauche).

Comme je l’ai dit, I’édition du texte parait irréprochable (le contraire surprendrait). Je
ne vois pour l'instant — sur les quelques passages examinés — que deux menues corrections
a4 proposer : en 86,10, lire évidemment : /i-md la yatabaddalu, en 98,8; ajouter anna avant
halahu.

Deux petites remarques, également, concernant les index. Dans ’index des noms de per-
sonnes, sur ‘Abbad b. Sulayman, ajouter 501. Dans l’index des ouvrages cités, ajouter cet
autre livre de ‘Abd al-Gabbar (je ne vois pas comment comprendre autrement) intitulé al-Dars,
et mentionné trois fois (p. 63, 102, 157). Ce méme Dars est cité trois fois aussi dans le Magmit'
d’Ibn Mattawayh, t. I, éd. Houben, Beyrouth, 1965, p. 160, 291, 305.

Daniel GIMARET
(E.P.H.E., Paris)

Bo HOLMERG, A Treatise of the Unity and Trinity of God, by Israel of Kaskar (d. 872),
Introduction, edition and word-index. (« Lund Studies in African and Asian Religions »,
vol. 3) Lund, 1989. 168 p. 4+ 6 planches + 120 p. en arabe.

C’est le R.P. Emilio Platti qui signala le premier que le traité intitulé : Risala
f1 tatbit wahdaniyyat al-bari’ wa-tatlit hawdssihi, attribué par la suscription de deux manuscrits
du patriarcat copte au théologien jacobite Yahya Ibn ‘Adi (m. 974), n’était probablement pas
de lui. En effet, il avait remarqué, dans I’un des deux manuscrits, une note marginale disant :
« Ce traité est d’al-Sakari, et celui de Yahya sur I’Unité est différent ».

Mais c¢’est 4 Bo Holmerg qu’il revient d’avoir découvert, au monastére de Saint-Antoine,
un autre manuscrit renfermant la méme note marginale, dans laquelle le nom de "auteur est

BCAI 9 (1992) R.M. al-Malahimi al-Khuwarazmi: Kitab al-Mu‘tamad fi usdl al-din, ed. M. McDermott and W. Madelung, recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



