1992 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 57

pas S. dans ses ouvrages d’usiil al-figh — sont rangées sous trois catégories : 1) asl : le Livre,
la Sunna, I’Accord unanime de la Communauté, et, pour certains dont Safii avant qu’il ne
se rétracte sur ce point, le dire d’un seul Compagnon (gaw! al-wahid min al-sahaba); 2) ma'qiil
al-asl, la ratio du fondement : 'implicite a fortiori (fahwa al-hitab), 'implicite a contrario
(dalil al-hitab), et le ma'na al-hitab, c’est-a-dire ’analogie (qiyas); 3) istishab al-hdl, la proro-
gation de 1’état. Ensuite, 1’objet propre du “ilm al-gadal est abordé, c’est-a-dire que sont passées
en revue toutes les objections (i‘tirddat) susceptibles d’€tre adressées a qui fait un usage vicié
ou inconséquent des preuves légales, un chapitre étant consacré a chacune de ces derniéres
(wugnh al-kalam “ala l-istidlal bi-I-kitab, al-kalam ‘ala l-istidlal bi-l-sunna, etc).

En régle presque générale, ces objections tirent directement leur pertinence des théories
développées en wusul al-figh, de sorte qu’elles n’apprennent pas grand-chose qu’on ne sache
déja en lisant, par exemple, le Sarh al-Luma'. Cette régle souffre pourtant une exception,
et elle est de taille : elle concerne le raisonnement analogique (giyas) et, plus particuliérement,
la notion centrale de « cause légale » (‘illa Sar‘iyya) dont on sait combien elle fut problématique
pour nos auteurs, et reste telle pour leurs lecteurs d’aujourd’hui. En ce domaine, le ‘ilm al-§adal
— détaillant tous les «facteurs d’invalidation de la cause» (md yufsidu al-‘illa) — permet
souvent de mieux se représenter la théorie du giyas. C’est tellement vrai qu’en fait la plupart
des usiilistes ont introduit cette maniére — ressortissant de droit & la science de la dialec-
tique — dans leurs traités d’usil al-figh. C’est le cas de S., qui consacre de trés longs dévelop-
pements & ces questions dans les Luma® (p. 113-117) et dans le Sark (II p. 871-949) — il se
référe dans les deux cas explicitement a son Mulahhas fi I-§adal —, et qui, bizarrement, traite
plus longuement, dans le Kitab al-ma‘iina, des maniéres de répondre aux objections adressées
a un ga’is que des objections elles-mémes.

L’édition de T., qui se fonde sur les manuscrits Gotha n° 1183 et Garrett n® 867, m’a
paru fort bonne; elle est également enrichie de divers index.

1l faut enfin signaler, pour s’en réjouir, le soin apporté a la réalisation de ces deux ou-
vrages par les éditions Dar al-garb al-islami : texte aéré, papier de belle qualité, notes de bas
de page bien lisibles, etc. Un modéle pour d’autres éditeurs, et pas seulement de I"autre coté
de la Méditerranée.

Eric CHAUMONT
(Centre d’études des religions du Livre, Paris)

Josef van Ess, Theologie und Gesellschaft im 2. und 3. Jahrhundert Hidschra. Eine
Geschichte des religiésen Denkens im friihen Islam. Band 1. Walter de Gruyter, Berlin-
New York, 1991. 17 X 25 cm, xxx1-456 p.

Un monument voit le jour — monument tout a la fois de la science allemande et de
I’islamologie occidentale — avec ce premier volume d’une série qui doit en comporter cing
autres (soit, en tout, prés de 3000 pages) sur 'histoire de la théologie musulmane aux II¢ et I1I®
siecles de 1’hégire. On sait 'intérét que, depuis ses tout premiers travaux (y compris sa thése

BCAI 9 (1992) J. Van Ess: Theologie und Gesellschaft im 2. und 3. Jahrhundert Hidschra. Eine Geschichte des religiosen Denkens im frhen Islam. T. I., recensé par D.

Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

58 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 9

sur Igi, par le biais des doxographies compilées dans les Mawagif), JVE porte a cette époque
fondatrice de la spéculation théologique en Islam, dont il est devenu /e spécialiste mondiale-
ment incontesté (méme si certaines de ses théses prétent a discussion). Rappelons a cet égard,
parmi tant d’autres publications, ses études sur Muhasibi (1961), Ibn Kullab (1965), Dirar
b. ‘Amr (1967-1968), Nazzam (1972), ainsi que, pour la période la plus ancienne, ses deux
livres intitulés Zwischen Hadit und Theologie (1975) et Anfinge muslimischer Theologie (1977).
Bien qu’il se défende d’avoir voulu faire ici une « synthése» — dans ce que ce terme impli-
querait de définitif quant a D’interprétation des données — et qu’il affecte de ne voir dans
le présent ouvrage qu’un « brouillon », une premiére « esquisse d’ensemble » en vue d’autres
travaux & venir (p. X-X1), c’est bien en tout cas une somme que nous présente cette fois JVE,
la somme d’un immense savoir accumulé au cours de trente années de recherche, et qui n’est
certainement pas pres, a ce titre, d’étre égalée.

Dans son avant-propos (p. vi), JVE explique pourquoi il s’en est tenu a cette tranche
chronologique des II°-I1I° s. (limitée, en fait, a un siécle et demi: depuis la fin des Umayyades
jusqu’a la seconde moitié du 111° s.). S’agissant du premier siécle, tout ce qui en est dit dans
nos sources est sujet a caution. Quant a s’arréter vers la fin du II1¢s., c’est parce qu’alors se
constituent les premiers grands systémes de la scolastique mu‘tazilite, ceux de Gubba’i et de
Ka'bi (i.e. Abl 1-Qésim al-Balhi), systémes dont pour I'instant — dit JvE — une reconstruction
s’avérerait trés aléatoire, faute de monographies préalables.

L’ensemble de I'ouvrage — dont le plan total, avec le détail des chapitres (et un systéme
de numérotation assez inattendu, mais finalement commode), figure en téte de ce premier
volume (p. Xm-xxx) — comprendra deux grandes parties : la premiére (vol. [-IV) consacrée
a I’exposé historique proprement dit (bibliographie et index intervenant & la fin du vol. 1V),
la seconde (vol. V-VI) comportant — en traduction — les textes utilisés a cette fin par 1’auteur.
De cette fagon, dit JVE (p. 1x), le lecteur pourra a la fois se rendre compte de 1’état de 1a
documentation, et vérifier ’exploitation qui en aura été faite.

Ce a quoi, pour ’instant, le lecteur moyen sera tout d’abord sensible, c’est certainement
(j’y ai déja fait allusion) 1’extraordinaire, ébouriffante, décourageante érudition dont, une fois
de plus, JVE fait preuve. Certes, nous y étions depuis longtemps habitués, mais tout de
méme... Qu’il s’agisse de sources, ou de littérature secondaire, la masse documentaire ici
mise en ceuvre dépasse proprement I’imagination (ou du moins la mienne). Ainsi, pour ne
prendre que ces deux menus exemples, les multiples références faites aux Bihar al-anwar de
Maglisi conduisent a penser que JVE a systématiquement dépouillé cette énorme encyclopédie
chiite; et qu’il évalue incidemment a « plus de 3000 » le nombre de fois ou Tabari, dans son
commentaire du Coran, cite le Tafsir de Qatada a partir d’un certain Sa'id b. Basir (p. 120)
implique qu’il ait bel et bien fait ce décompte... Quant a la littérature secondaire, on ne
saurait chiffrer le nombre d’ouvrages, d’articles de revues ou de Festschriften de toutes sortes,
auxquels il est fait renvoi, en allemand, anglais, quelquefois frangais, mais aussi russe,
hollandais, hébreu, etc., y compris des théses de Ph.D., et jusqu’a un mémoire de maltrise
d’une irakienne publié (ou présenté?) a Nagaf (p. 267). Méme la question de I'utilisation des
noyaux de datte — & propos de ce zaydite qui en faisait commerce, d’ou son surnom
d’al-Nawwa’® — fait I’objet d’une substanticlle bibliographie (p. 241).

BCAI 9 (1992) J. Van Ess: Theologie und Gesellschaft im 2. und 3. Jahrhundert Hidschra. Eine Geschichte des religiosen Denkens im frhen Islam. T. I., recensé par D.
Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1992 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 59

Mais si Pauteur est terriblement érudit, le lecteur, lui aussi, devra 1’étre dans une bonne
mesure. Le livre de JVE n’est en aucune fagon un ouvrage d’initiation, d’introduction au
probléme qu’il traite. Quantité de personnages, de faits, de notions, sont supposés connus :
non seulement 1’ordre de succession des califes (les dates d’al-Mahdi ne sont rappelées, au
passage, que p. 420), mais, par exemple, qui étaient Mus‘ab b. al-Zubayr, Muhtar, Tbn al-A§"at,
ce qui s’est passé a Dayr al-Gamagim, ou encore qui étaient ces ibidites qu’on a qualifiés de
Nukkar (p. 413). Qu’il soit exigé de savoir tout cela n’aurait rien, en soi, de surprenant,
§’il n’était dit dans I’avant-propos (p. 1x) que "ouvrage est destiné aussi au lecteur non spé-
cialiste (der nichtspezialisierte Leser). Ceci me parait tout a fait irréel — ou alors que faut-il
entendre par « non spécialiste » ? En vérité, le livre de JVE est un ouvrage de haute, trés haute
spécialisation, a ’usage d’un public déja trés au fait des questions; il arrive méme plus d’une
fois ou I’exposé tourne au débat entre initiés, comme par exemple sur la question, passable-
ment fastidieuse, de la datation du K. al-frga’ (p. 177-178).

La grande originalité du livre, mais qui lut vaudra peut-&tre le plus de critiques, c’est son
plan. Chacun sait qu’en Islam, dans les premiers siécles, les dissensions doctrinales ont suscité
quantité d’écoles, de « sectes » concurrentes, qu’un certain nombre d’auteurs, appelés abusive-
ment « hérésiographes », se sont appliqués a recenser : Balhi, AS$‘ari, Bagdadi, Ibn Hazm,
Sahrastini, etc. Il semblait jusqu’ici que, pour un tel recensement, deux modes de classement,
et pas plus, étaient possibles : soit suivre 1’ordre des questions (définition de la foi, statut des
actes volontaires, etc.) et mentionner, sur chacune d’elles, les théses des différentes écoles; soit
(le plus fréquent) suivre ’ordre des écoles ou « sectes » (harigites, chiites, mu‘tazilites, etc.)
et indiquer, pour chacune d’elles, la totalité de ses prises de position. C’est un troisiéme mode
de classement qu’a imaginé, pour sa part, JVE, de type géographique, ou plus exactement
historico-géographique : il y aurait, selon lui, une premiére période, le 1I°s.H., ou la vie intel-
lectuelle demeure fondamentalement éclatée entre les diverses « provinces » du monde islamique,
chacune de ces provinces ayant un développement autonome; puis une seconde période, apres
la fondation de Bagdad, ou, a la cour des califes ‘abbasides, se constitue un centre de cette
vie intellectuelle, et ol seulement apparaitrait le sentiment d’appartenance a une communauté
islamique unique (ein muslimisches Allgemeinbewusstsein). Par ailleurs, dans la premiére pé-
riode, la théologie resterait embryonnaire, « implicite plutét gu’explicite », alors que, dans la
deuxiéme, de véritables « systémes» commencent & prendre forme. D’olt deux grandes parties
(apreés un « prélude » d’une cinquantaine de pages, noté A, sur «les traits fondamentaux de
la religiosité islamique au I°"s. ») : B — « Les provinces islamiques au T1° s. » (vol. Tet II); C—
« L’uniformisation de la pensée islamique et la floraison de la théologie» (vol III-IV).
Dans la partie B sont étudiés successivement : la Syrie; ’Irak, avec Kifa (ici s’achéve le vol. 1),
puis Basra, puis, plus briévement, Wasit et la Djézireh; I’Iran (oriental, puis central et méri-
dional); la péninsule Arabique (Higaz, puis Arabie du Sud); I’Egypte. Dans la partie C, il est
essentiellement question de Bagdad et de Basra.

On voit trés vite ’inconvénient d’une telle méthode. Car, bien stir, aucun des partis
considérés n’a vu son implantation limitée & un seul site. Il y a eu des murgi’ites a Kifa,
mais aussi & Bagra, a la Mekke et Médine. Dans quasiment toutes les « provinces », on trouve
des harigites, des chiites, etc. JVE est donc amené, lors de cette pérégrination autour du dar

BCAI 9 (1992) J. Van Ess: Theologie und Gesellschaft im 2. und 3. Jahrhundert Hidschra. Eine Geschichte des religiosen Denkens im frhen Islam. T. I., recensé par D.
Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

60 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 9

al-islam, a revenir de multiples fois sur une méme secte, autant de fois que celle-ci a de
représentants dans les diverses régions. C’est ainsi qu’il sera six fois question des harigites
ibadites, présents a Kifa (B 2.1.4.1), Basra (B 2.2.5), au Hurasan (B 3.1.4.1.2), 3 la Mekke
(B 4.1.1.2.1), en Egypte (B 5.2), 4 Bagdad (C 5.3); sans compter, probablement, une septiéme
fois (en B 4.2.1.2), a propos du Yémen, out existait également une communauté ibadite auprés
de laquelle s’est réfugié le théologien “Abd Alldh b. Yazid (cf. p. 406 et 411). Les qadarites
feront également six apparitions : prédominants en Syric et 4 Basra, mais présents aussi a
Kifa, la Mekke, Médine, et au Yémen. Les barigites bayhasiyya, implantés presque exclusive-
ment au Hurdsin, devraient théoriquement n’apparaitre qu’au vol. II (B 3.1.4.1.1); mais
comme il se trouve que deux d’entre eux (une sorte d’« antenne commerciale », suppose JVE)
ont vécu & Kifa, ces deux-1a sont dans le vol. I (B 2.1.4). Quant a ceux que JVE qualifie de
« Ketzer » — i.e. les zandadiga, dualistes ou libres penseurs —, s’il en est surtout question a
Kafa et Bagra, on en signale aussi un & Damas, qui sera donc mentionné sous la rubrique
« Syrie » (B 1.3).

Ce systéme malcommode, ou chaque secte se trouve ainsi « émiettée », JVE est loin, du
reste, de I'appliquer partout avec la méme rigueur. Ainsi dans la section sur Kifa figurent
toute une série de personnages qui, en réalité, n’ont pas vécu 1a, ou fort peu, comme le poéte
Tabit Qutna, dont JVE reconnait qu’il se rattachait davantage au Hurasan (p. 166), ou (p. 217-
219) divers autres murgi’ites dans la suite du kifien Abi Hanifa, mais qui ont vécu a Bagdad,
et qui auraient donc pu tout aussi bien figurer a la rubrique C 5.1. De méme en va-t-il, chez
les rafidites, de tel ou tel des disciples de Hi¥dm al-Gawaligi ou Hi$im b. al-Hakam : Ibn Abi
“Umayr (p. 384), Yinus b. ‘Abd al-Rahman (p. 387), Abi Ga'far al-Sakkak (p. 392), qui, lui
aussi, a habité exclusivement Bagdad, ou il a polémiqué contre Ga‘far b. Harb et Tskafi, et
qui mériterait donc d’apparaitre quelque part vers C 4.2.2. De méme encore sont rangés parmi
les dualistes de Kiufa deux personnages dont on ne sait pas, avoue JVE, s’ils y ont jamais
mis les pieds; pour I'un, en tout cas, cela parait exclu (p. 443). On comprend que JVE ait
voulu de la sorte sauvegarder 1'unité et la cohérence de certaines lignées; mais c’est bien la
preuve, me semble-t-il, que le principe de répartition géographique est inadapté.

Je n’arrive d’ailleurs pas a voir, quant a moi, la justification d’un tel principe. Certes,
j'ai bien lu les deux premiéres pages de I'avant-propos; mais ce qui y est dit, autant que je
I’ai compris, et au vu de ce premier résultat, ne me convainc pas. Depuis le départ, explique
JVE, I'Islam a été a la recherche de son « orthodoxie »; mais du fait de I’éclatement initial
du monde islamique en une pluralité de provinces isolées les unes des autres, chacune de ces
provinces a d’abord congu cette « orthodoxie » d’une maniére qui Iui est propre. Ce que nous
avons I’habitude de qualifier de « sectaire » viendrait en fait de différences locales : telle société
particuliére aurait déterminé telle sorte de théologie (cf. le titre : « Theologie und Gesellschaft »).
D’ou l’idée d’étudier sur une base géographique, pour la période considérée, 1’histoire de ces
théologies. En vérité, je ne vois pas comment accorder cette séduisante théorie avec la réalité
des faits tels que les présente par ailleurs JvE. 1l faudrait donc admettre que, dans un premier
temps, existaient en matiére religieuse des conceptions communes aux Kiifiens en tant que tels,
qui les distinguaient des Basriens en tant que tels, des Damascains, etc. Or je ne vois pas,
par exemple, ce qu’il y a de commun a Kofa, au II¢ s., entre tous ces partis qu’y énumére JvE ;

BCAI 9 (1992) J. Van Ess: Theologie und Gesellschaft im 2. und 3. Jahrhundert Hidschra. Eine Geschichte des religiosen Denkens im frhen Islam. T. I., recensé par D.
Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1992 I, ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 61

murgi’ites, chiites de diverses obédiences, ibidites, zindigs. Il me semble naivement qu’il y a
beaucoup plus de parenté, par exemple, entre un ibadite de Kifa et un autre de Basra... A
un endroit (p. 230), JVE parle de «’anthropomorphisme kiifien », comme si ¢’était un trait
propre a la cité tout entiére; en réalité, ce sont les chiites de Kifa (ou plus précisément les
rafidites) que cet anthropomorphisme caractérise, comme c’est dit p. 211. Méme la vénération
portée a “Ali, dans cette ville qui avait été son fief, était loin d’y faire 'unanimité, puisqu’on
y trouve notamment ces « premiers murgi’ites » dont la doctrine consistait a4 ne pas
décider si “Ali était croyant ou non (p. 169), et dont certains allaient méme jusqu’a le hair
(p. 181).

Mais enfin nous n’avons ici que le premier volume. Il se peut qu’au vu de ceux qui
suivront, la méthode adoptée s’avére en fin de compte pertinente. Du reste, la question est
secondaire. L’essentiel, 3 mes yeux, est ’énorme apport informatif que représente le travail
de JVE (je pense, par exemple, aux pages sur Zurara b. A‘yan), et qui va le rendre, pour
longtemps, irremplagable.

Daniel GIMARET
(E.P.H.E., Paris)

Rukn al-Din Mahmiid b. Muhammad AL-MALAHIMI AL-KHUWARAZMI, Kitab al-Mu'tamad
fi usiil al-din, the extant parts edited by Martin McDermott and Wilfred Madelung.
Al-Hoda, London, 1991. 15 x 22cm, xvi + 620 + 24 p.

Voila enfin, publié a Londres (les « événements» du Liban ayant rendu impossible sa
publication a Beyrouth) ce Mu‘tamad si longtemps attendu !. Le grand intérét de cet ouvrage,
pour les historiens du kalam mu‘tazilite, est que son auteur, Ibn al-Maldhimi (m. 536/1141),
était un partisan des théses d’Abi I-Husayn al-Bagri (m. 436/1044), [’auteur bien connu d’un autre
Mu'tamad traitant, lui, de méthodologie juridique (al-Mu‘tamad fi usil al-figh, éd. Hamidullah,
Damas, 1964-1965), mais aussi, et surtout, théologien original : disciple de ‘Abd al-Gabbir,
Abii 1-Husayn a rompu, sur bon nombre de points, avec I’enseignement de son maitre et de
toute ’école issue d’Abii Hadim al-Gubba’i. Malheureusement, aucun de ses traités théologiques
ne s’est conservé, en particulier son K. Tasafful al-adilla ou il procédait, comme 1’indique
le titre, & un examen critique systématique des argumentations mises en ceuvre par ses pré-
décesseurs. C’est donc seulement a partir de sources postérieures que son systéme peut étre
en partie reconstitué, et notamment a partir de deux ouvrages d’lbn al-Maldhimi, celui dont
il est ici question, ainsi qu’un abrégé intitulé al-Fa'iq fi usil al-din, encore inédit (mais dont
les mémes éditeurs préparent la publication).

Mon premier sentiment, au vu du présent Mu'tamad, a été, je I’avoue, la déception. Non
que I’édition laisse a désirer : la typographie est superbe, le texte parfaitement mis au point.
Mais c’est qu’a la lecture de la table des matiéres, il apparait aussitdét qu’en dépit de ces 600
pages de texte bien tassées, nous n’avons la qu’une pefite partie de ’ouvrage, le premier quart,

1. Cf. Bulletin critique n°® 3 (1986), p. 49.

BCAI 9 (1992) J. Van Ess: Theologie und Gesellschaft im 2. und 3. Jahrhundert Hidschra. Eine Geschichte des religiosen Denkens im frhen Islam. T. I., recensé par D.
Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



