BCAI 9 (1992
© IFAO 2026

52 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 9

accompagnée d’un systéme de sigles indiquant les sujets concernés, efit été plus commode a
consulter.

On conclura en saluant cette contribution 4 une étude critique des sources anciennes du
droit musulman comme une tentative intéressante et fort utile de restituer a des sujets arides,
et apparemment fastidieux, leur signification socio-historique, sans négliger leur valeur éthique.
La portée de 1’étude du droit musulman a partir de la question du contrat de vente dépasse
le domaine du simple ergotage casuistique ou du pur marchandage commercial. C’est ce qu’a

bien su montrer auteur de cette étude.

Marie BERNAND
(C.N.R.S., Paris)

Aba Ishaq AL-SirAzI, Sarh al-Luma®, hagqagahu wa qaddama lahu wa wada‘a faharisahu
‘Abd al-Magid Turki. Dar al-garb al-islami, Beyrouth, 1408/1988. 17 x 24,5 cm,
2 vol., 140 + 961 + 124 p.

Abii Ishaq AL-SIRAZI, Kitab al-ma‘iina fi I-§adal, hagqaqahu wa gaddama lahu wa wada‘a
faharisahu ‘Abd al-Magid Turki. Dar al-garb al-islami, Beyrouth, 1408/1988.
17 x 24,5cm, 119 + 168 4 42 p.

C’est une contribution essentielle a 1’étude de la science des wsil al-figh qu’a faite A.M.
Turki en publiant simultanément quatre textes importants du 3ifi'ite Abd Ishiq al-Sirazi
al-Firtizabadi (né a Firuzabad vers 395/1005 et mort 3 Bagdad en 476/1084), assurément 1’un
des plus grands penseurs de la Loi qu’ait connus la civilisation islamique. En effet, comme
ne l'indiquent pas les titres de ces ouvrages, ce sont bien gquatre textes qui sont ici édités,
puisque T. a fait précéder I’édition du Sark (I, p. 91-125) de celle d’un Credo (mu‘tagad) de
S., et celle du Kitab al-ma‘iina (p. 91-102) de celle d’un autre petit traité d’usil al-din du méme
auteur intitulé Le Credo des Anciens (‘aqidat al-salaf).

Une importante partie de Iintroduction est commune aux deux ouvrages (Sark I, p. 5-64;
Kitab al-ma‘tina, p. 5-65) et constitue en réalité une reprise du texte que T. avait rédigé pour
introduire 1’édition partielle du Sark qu’il avait publiée — sous le titre qu’il faudrait se décider
a définitivement abandonner d’Al-wusil ild ‘ilm al-usiil (ne serait-ce que pour &viter toute
confusion avec le traité Al-wusil ila l-usil d’Ibn Barhan édité il y a peu) — a Alger en 1979.
11 est regrettable que cette introduction n’ait pas été quelque peu remaniée : le lecteur a beau
étre prévenu en note, il reste légitimement étonné de lire, dans la premicre introduction de
lédition intégrale du Sark que « malheureusement seule la seconde partie du livre nous est
parvenue » (Sarh, p. 57), et de trouver, plus loin, dans une seconde introduction (Sarh, p.65-
72), mise a jour celle-1a, la description du manuscrit, complet & quelques folios prés, d’Istan-
bul... Ces introductions, sinon, sont fort complétes : 1’époque, la vie et ’ceuvre de Sirazi y
sont évoquées de maniére aussi détaillée que les sources disponibles le permettent. En ce qui
regarde la bibliographie de Sirazi, il faut Iui apporter la correction suivante : le texte d’usitl/
al-din intitulé al-Isara ila madhab ahl al-hagq — et non al-Isara ila madhab al-haqq (Sarh, p. 56;

) Abi Ishaq al-Sirazi: Kitab al-ma‘Gna fi I-gadal, éd. A.M. Turki, recensé par E. Chaumont
BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1992 IT. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 53

Kitab al-ma‘ina, p. 65, d’aprés la G.A.L.) — ne se trouve pas uniquement sous la forme manus-
crite puisqu’il s’agit en réalité du texte édité par T. lui-méme en Sarh (p. 91-116) sous le titre
de Mu'tagad Abi Ishdq al-Firizabadi al-Sirazi. Pourquoi, par ailleurs, ranger la Tabsira f usil
al-figh — de son vrai nom al-Tabsira fi l-hilaf — parmi les ceuvres non encore éditées de S. (Sarh,
p. 54) alors que, et T. le signale lui-méme, on en doit une excellente édition a3 M.H. Hiti
(Dar al-fikr, Damas, 1980; seconde édition en 1983; l’introduction a paru séparément : M.H.
Hiti, al-Imdm al-Sirdzi, hayatuhu wa ara’uhu al-usiiliyya, Dar al-fikr, Damas, 1980)? L’ensemble
de ces petits défauts procure un caractére un peu hétéroclite a la partie introductive de ce livre,
mais, m’assure T., ils auront disparu dans la prochaine édition.

Le Mu‘tagad (Sarh, p. 91-116) — c’est-a-dire al-ISara ila madhab ahl al-haqq — et la “Agidat
al-salaf (Kitab al-ma‘ting, p. 91-102) sont, 4 nouveau, précédés d’une méme introduction trai-
tant de I’orientation théologique de la pensée de S. (Sarh, p. 73-89; Kitab al-ma‘ina, p. 71-89).
Il a déja été rendu compte ailleurs ! des questions soulevées par ces deux textes d’usil al-din
de S., ainsi que des interprétations diamétralement opposées qu’en ont données M. Bernand
— elle-méme éditrice, presque simultanément, de ces deux textes de S.2 — et T., et je n’y
reviendrai donc pas ici.

Le Sarh al-Luma’' est le commentaire que S. a lui-méme rédigé de ses fameux Luma® fi
usiil al-figh, I’'un des grands classiques de la science des wsiil al-figh (nombreuses, et mauvaises,
éditions au Caire, a Beyrouth, et, semblerait-il, a la Mecque). La Zabsira ayant été éditée par
Hitd, pratiquement toute I’ceuvre d’usiliste de S. est aujourd’hui publiée.

Le plus qu’apporte le Sark par rapport a la Tabsira et aux Luma® est inestimable. Tout
d’abord, il s’agit du texte oll I’on trouve I’état final de la pensée légale de S., de sorte que
I’évolution de cette pensée peut a présent &tre pleinement retracée. Hitli, dans son ouvrage
consacré a S., avait déja, de maniére franchement trop traditionnelle, étudié la question, mais
il n’avait que fort peu tenu compte des legons du Sarh. Par rapport & la Tabsira — premier
ouvrage en usil al-figh de S., dans lequel ne sont évoquées que les seules questions contro-
versées de cette science —, et, plus encore, par rapport aux Luma’, le Sarh s’avére également
extrémement précieux dans la mesure ou, heureusement pour nous qui n’avons plus de connais-
sance immédiate en la matiére, S. y est extrémement prolixe. La ou la Tabsira fournit, par
exemple, trois arguments — parfois trés laconiquement résumés — a ’appui de telle thése, et
les Luma® un seul — celui que S. estimait le plus probant —, le Sarh détaille en long et en
large tous les arguments et contre-arguments sur la question. Si S. a senti la nécessité de rédiger
un commentaire de ses Luma® a 1’adresse de ses contemporains, on comprend & quel point
celui-ci sera précieux pour ceux qui s’aventurent aujourd’hui dans son ceuvre!

L’une des grandes richesses du Sarh est qu’il fourmille d’indications informelles qui ne
pouvaient trouver place ni dans la Tabsira, ni dans les Luma" qui appartiennent a des genres

1. Cl. Gilliot, « Deux professions de foi du Islamica LXXIV (1991), p. 167-177.

juriste-théologien Abu Ishaq a§-Sirdzi», dans 2. La profession de foi d’Abi Ishaq al-Sirdzi,
Studia Islamica LXVIII (1988), p. 170-186; édition et présentation par Marie Bernand, Le
E. Chaumont, «Encore au sujet de I’ash‘a- Caire, Supplément aux Annales islamologiques

risme d’Abl  Ishdq ash-Shirdzi», dans Studia (Cahier n° 11), 1987.

5A

BCAI 9 (1992) Abi Ishaq al-Sirazi: Kitab al-ma‘tna fT I-gadal, éd. A.M. Turki, recensé par E. Chaumont
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

54 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 9

littéraires aux limites plus strictement définies : en lisant le Sarf il arrive qu’on ait Iimpres-
sion d’assister directement aux cours de S. 4 la Nizamiyya de Bagdad et, bien souvent, les
renseignements contextuels et les digressions que s’y permet S. éclairent d’un jour nouveau
des questions dont, aujourd’hui, nous ne percevons plus vraiment ’importance ni les enjeux.
Un exemple : les propos que S. rapporte, d’aprés son maitre Absi I-Tayyib al-Tabari, de
Baqillani (voir, par exemple, I, p. 147-148, § 6; p. 173, § 36) s’avérent trés révélateurs du
climat qui existait a I’époque entre juristes et théologiens, et peuvent trés certainement aider
a mieux comprendre les débats qui opposérent les premiers aux seconds en matiére d’usirl
al-figh. A Vinverse, en somme, de I’immense majorité des textes d’usil al-figh aujourd’hui
disponibles, le Sark a I’avantage insigne de présenter son objet en situation. La sécheresse des
traités et des abrégés d’usiil al-figh — et ceux de S. ne font pas exception a la régle — n’est
certainement pas pour rien dans la représentation si communément admise du caractére figé
des sciences 1égales en Islam, et le Sarh, parce que ressortissant & un genre littéraire beaucoup
plus libre, vient trés heureusement corriger cette image. Voild pour la valeur intrinséque de
ce long texte de S., dont le plan, sinon, suit trés exactement celui des Luma® fi usil al-figh
(c’est-a-dire aussi celui de la plupart des traités d’usil al-figh de 1’époque), a savoir : 1) 1 p. 143-
163, Introduction on sont définies les notions concernées par les usil al-figh (la définition, la
science, le raisonnement, etc.). 2) I p. 165-465, « Exposé des catégories du Discours », ¢’est-a-dire
toutes les matiéres nécessaires a la compréhension du discours de Dieu et du Prophéte: Le
Discours inusité et le discours usité (al-muhmal wa I-mufid), Sens propre et sens figuré
(al-haqiqa wa l-magaz), Origine des mots, I’Ordre et la Défense (al-amr wa I-nahy), le Général et
le Particulier (al-‘umiim wa [-husiis), ’Absolu et le Relatif (al-mutlag wa l-mugayyad), Sens
implicite du Discours (mafhiam al-hitab : fahwa I-hitab, lahn al-hitab, dalil al-hitab), le Vague
et Explicite (al-mugmal wa I-mubayyan). 3) 1 p. 467-477, L’Explicitation (bayan). 4) 1 p. 479-
532, L’abrogation (nash). 5) 1 p. 533-541, Les particules signifiantes (huritf al-ma‘ani). 6) 1
p. 543-564, Actes et Assentiments tacites du Prophéte (af‘al rasal Allah wa igraruhu). 7) 11
p. 565-662, L’Information (habar). 8) 11 p. 663-751, L’Accord unanime (igma‘). 9) Il p. 753-
965, Le Raisonnement juridique (giyas). 10) II p. 967-974, L’ Approbation personnelle (istihsin).
11) II p. 975-998, La Prorogation (istishab). 12) 11 p. 999-1004, Hiérarchie des preuves (tartib
al-adilla). 13) II p. 1005-1039, Le Conformisme (taqlid). 14) II p. 1041-1097 (incomplet),
L’ Igtihad.

Pour I’édition, T. s’est appuyé sur les deux seuls manuscrits connus (Bibliothéque nationale
de Paris n° 786, et Kopriilii n® 497), dont P’un, celui de Paris, ne contient que la seconde
partie du Sarh. T. nous informe de la mauvaise qualité du manuscrit d’Istanbul — travail de
différents copistes —, d’ou la difficulté de D’entreprise, laquelle se trouvait rendue plus ardue
encore par la difficulté intrinséque du texte. A coté de différentes coquilles (essentiellement des
particules de négation omises) que le lecteur, s’aidant du contexte, corrigera de lui-méme, un
certain nombre d’erreurs, me semble-t-il, se sont glissées dans le texte du Sarh.

I p. 151, § 13, L 11-12, lire al-‘ilm bi-gumal al-‘ibadat plutbt que al-"ilm bi-wugiib al-ibadat.
La science du caractére obligatoire des actes du service de Dieu ne peut en effet étre rangée
dans la catégorie de la science contrainte (‘ilm dariri), ni, dés lors, faire partie du ‘agl défini
comme «une sorte de science contrainte », cf. Luma®, Dar al-kutub al-'ilmiyya, Beyrouth,

BCAI 9 (1992) Abi Ishaq al-Sirazi: Kitab al-ma‘tna fT I-gadal, éd. A.M. Turki, recensé par E. Chaumont
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1992 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 55

1405/1985, p. 4, 1. 15-16. En revanche, «la science des grandes lignes de la Loi dont la voie
[de connaissance] est I’information transmise par voies multiples » est réputée, pour S., étre
une science contrainte, cf. Sarh I, p. 149, § 8, 1. 7.

I p. 156, § 21, 1. 18, lire, comme en Luma® p. 5, 1. 23, al-sa’il, et non al-masa’il.

I p. 196, § 73, 1. 9-10, lire wridu an tafala kada, et non wridu an la yaf‘ala.

I p. 201, § 82, 1. 11, lire igab al-fi‘l, et non igab al-naql.

I p. 206, § 87, L. 10, il faut probablement lire ‘ald adna ma yaqtadi al-ism comme en Sarl
I, p. 211, § 93, 1. 10, plutdét que ‘ald ma yaqtadi al-ism.

I p. 229, § 118, 1. 18, lire illa li-anna — comme le suggére Tabsira, p. 48, 1. 10 -—
plutot que #lla anna.

I p. 306, § 244, 1. 16, lire al-gaza’, et non al-zann.

I p. 338, § 294, 1. 5, lire al-hag¢ aw af‘al et non al-hags wa af*dal devant lequel T. signale
son embarras en note.

I p. 440, § 445, 1. 12, lire al-dalil muqtada al-nutq, et non al-dalil yaqtadi al-nutq.

1 p. 441, § 447, 1. 3, live fi I-ganam, et non fi sa’imat al-ganam, sans quot ’exemple n’est
pas approprié.

I p. 469, § 486, 1. 5, lire bi-sahilh al-nazar fihi et non tashih al-nazar fihi, cf. Luma®, p. 52,
I. 21 (qui omet la préposition).

IT p. 638, § 737, 1. 8, lire magbitla comme dans le manuscrit d’Istanbul, et non mangiila.

II p. 660, § 771, 1. 15, lire, comme en Ma'ana, p. 275, § 157, 1. 15 et Luma®, p. 85, 1. 5,
al-a’imma et non al-umma.

II p. 672, § 782, 1. 3, lire — si j’ai bien compris ’argument adressé 4 S. — wa hiya
laysat min masa’il al-igtihad, ou wa hiya min masd’il al-usal, plutdt que wa hiya min masa’il
al-igtihad. La méme correction me parait s’imposer en Tabgsira, p. 351, 1. 7, la question de
P’établissement de la valeur probante de 1’accord unanime de la communauté (igma‘) devant
en effet €tre considérée comme une question fondamentale, ol 1’igtihad, selon le contradic-
teur de S., n’a pas sa place, cf. Tabsira, p. 355, 1. 10-11.

Il p. 755, § 885, 1. 5 et 11, lire fi'l al-q@’is et non fi*l al-giyas, cf. Luma’, p. 96, 1. 5.

IT p. 799, § 936, 1. 9 et 10; p. 800, § 936, 1. 8; et p. 843, § 979, 1. 9 et 10, il me semble
qu’il vaut mieux lire, comme en Luma®, p. 99, 1. 4 et 5 (lecon confirmée par trois manuscrits
consultés des Luma®), wagh al-hikma plutdt que wagh al-hukm. Cette legon me parait donner
plus de sens. Néanmoins, il faut souligner que le mot hikma ne fait habituellement pas partie
du vocabulaire de S.

II p. 846, § 983, 1. 7, lire ma'na mu’attir fi l-hukm, et non ma'nd za’ic " Ay Lhukm,
cf. Luma’, p. 107, 1. 16.

II p. 846, § 983, 1. 11, lire wa hal yaguzu comme dans le manuscrit d’Istanbul, et non
wa hdda yagizu.

II p. 916, § 1061, 1. 15, lire nagid comme dans le manuscrit d’Istanbul, et non bi-mugtadi,
cf. Luma’, p. 115, 1. 17.

II p. 953, § 1095, 1. 2, il faut, me semble-t-il, comprendre le contraire de al-mulitalaf fihi.

II p. 1004, § 1146, 1. 1, lire fa-in lam yagid ‘allala bi-l-asbah, et non wa in lam yagid ‘ilal™
bi-l-asbah.

BCAI 9 (1992) Abi Ishaq al-Sirazi: Kitab al-ma‘tna fT I-gadal, éd. A.M. Turki, recensé par E. Chaumont
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

56 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 9

II p. 1008, § 1147, 1. &, lire al-muqallad plutdét que al-mu‘allil, et al-taglid au lieu d’al-ta'lil,
cf. Tabsira, p. 401, 1. 11.

IT p. 1035, § 1184, 1. 2, lire wa l-awsaf, et non wa l-usil.

II p. 1043, § 1190, 1. 4, lire fi ‘urf al-fugahd’, et non fi l-luga. 11 manque trés certainement
un passage ou S. expliquait le sens étymologique (f7 I-luga) du mot igtihad.

Il p. 1046, § 1193, Abl Ishaq dont il est question n’est pas, contrairement i ce que
pense T., S., ni le Sark mentionné le Sarh al-Luma'. Comme 1’indiquent Tabsira p. 498, 1. 3
et Sark II 1047, § 1193, 1. 9-10, il s’agit d’Aba Ishaq al-Isfara’ini, le Sarh en question étant
peut-&tre le commentaire des Furi® d’Ibn al-Haddad que lui attribuent les biographes.

1l p. 1050, § 1195, L. 2, lire bi-l-asbah wa minkum man ankara dalika wa yagilu, et non
bi-l-a¥bah wa yaqulu, cf. Luma®, p. 130, 1. 23.

II p. 1075, § 1219, 1. 10, lire, me semble-t-il, nugsan al-dla comme dans le manuscrit
d’Istanbul, et non nugsan al-adilla.

Signalons enfin la présence de différents index (Coran, Hadits et dires des Compagnons,
citations poétiques, noms propres, mais pas, hélas !, des termes techniques); d’un répertoire
biographique treés utile des auteurs cités; et d’une courte bibliographie.

Avec le Kitab al-ma‘ina fi l-gadal, nous retombons dans le genre beaucoup plus aride
des abrégés, en ’occurrence d’al-Mulahhas fi I-gadal (édité, comme thése de doctorat & I’univer-
sit¢t Umm al-qura de la Mecque, par Niyazi en 1407/1987). La dialectique (al-gadal) — dont
G. Makdisi a montré I"importance croissante dans les sciences 1égales — se présente comme
un ensemble de regles destinées, d’une part, & permettre ’invalidation d’une thése adverse en
mettant, le plus souvent, ie contradicteur en contradiction avec lui-méme, et, d’autre part, a
donner les moyens a celui qui voit ses dires contestés de contrer les arguments qu’on lui
oppose. La visée de cet art — en lequel, d’aprés les biographes, S. était redoutable; Subki le
surnomme le « Lion de la disputatio» (gadanfar fi l-mundzara) — apparait donc, pour un
auteur comme S., essentiellement négative, et sa raison d’étre ne parait pas étre que le vrai
puisse se dégager d’un débat contradictoire, il s’agit seulement d’y défendre des conclusions
auxquelles on est déja arrivé, en mugrahid solitaire, au terme d’un examen des preuves légales.
D’oli le caractére trés « tactique » de certaines régles énoncées par S. : les parades s’adressent
rarement au cceur des arguments, il s’agit plutét de les ruiner en mettant en évidence tel ou
tel vice de forme. Un exemple (p. 145) : un $afi‘ite pourra invalider une thése soutenue par un
hanafite en objectant qu’elle se fonde sur une preuve du type «implicite a contrario » (dalil
al-hitab) dont les hanafites se refusent, dans leurs usiil al-figh, 3 reconnaitre la validité, et peu
importe, pour notre dialecticien, si lui-méme, en tant que $afi‘ite, tient le dalil al-hitab pour
probant.

Tout comme le Kitab al-gadal d’1bn “Aqil (éd. G. Makdisi dans B.E.O. XX, 1967, p. 119-
206; éd. « pirate » de celle-ci, Maktabat al-taqafiyya al-diniyya, Le Caire s.d.) et le Minhag fi
tartib al-higag de Bagi (éd. A.M. Turki, Maisonneuve et Larose, Paris, 1978, et Dar al-garb
al-islami, Beyrouth, 1987) — deux auteurs qui doivent beaucoup a leur maitre Sirazi —, le
Kitab al-ma‘iina débute, aprés une bréve introduction (p. 123-124), par un exposé trés sommaire
des preuves légales (p. 125-141). Celles-ci — présentation d’origine $ifi'ienne, que n’adopte

BCAI 9 (1992) Abi Ishaq al-Sirazi: Kitab al-ma‘tna fT I-gadal, éd. A.M. Turki, recensé par E. Chaumont
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1992 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 57

pas S. dans ses ouvrages d’usiil al-figh — sont rangées sous trois catégories : 1) asl : le Livre,
la Sunna, I’Accord unanime de la Communauté, et, pour certains dont Safii avant qu’il ne
se rétracte sur ce point, le dire d’un seul Compagnon (gaw! al-wahid min al-sahaba); 2) ma'qiil
al-asl, la ratio du fondement : 'implicite a fortiori (fahwa al-hitab), 'implicite a contrario
(dalil al-hitab), et le ma'na al-hitab, c’est-a-dire ’analogie (qiyas); 3) istishab al-hdl, la proro-
gation de 1’état. Ensuite, 1’objet propre du “ilm al-gadal est abordé, c’est-a-dire que sont passées
en revue toutes les objections (i‘tirddat) susceptibles d’€tre adressées a qui fait un usage vicié
ou inconséquent des preuves légales, un chapitre étant consacré a chacune de ces derniéres
(wugnh al-kalam “ala l-istidlal bi-I-kitab, al-kalam ‘ala l-istidlal bi-l-sunna, etc).

En régle presque générale, ces objections tirent directement leur pertinence des théories
développées en wusul al-figh, de sorte qu’elles n’apprennent pas grand-chose qu’on ne sache
déja en lisant, par exemple, le Sarh al-Luma'. Cette régle souffre pourtant une exception,
et elle est de taille : elle concerne le raisonnement analogique (giyas) et, plus particuliérement,
la notion centrale de « cause légale » (‘illa Sar‘iyya) dont on sait combien elle fut problématique
pour nos auteurs, et reste telle pour leurs lecteurs d’aujourd’hui. En ce domaine, le ‘ilm al-§adal
— détaillant tous les «facteurs d’invalidation de la cause» (md yufsidu al-‘illa) — permet
souvent de mieux se représenter la théorie du giyas. C’est tellement vrai qu’en fait la plupart
des usiilistes ont introduit cette maniére — ressortissant de droit & la science de la dialec-
tique — dans leurs traités d’usil al-figh. C’est le cas de S., qui consacre de trés longs dévelop-
pements & ces questions dans les Luma® (p. 113-117) et dans le Sark (II p. 871-949) — il se
référe dans les deux cas explicitement a son Mulahhas fi I-§adal —, et qui, bizarrement, traite
plus longuement, dans le Kitab al-ma‘iina, des maniéres de répondre aux objections adressées
a un ga’is que des objections elles-mémes.

L’édition de T., qui se fonde sur les manuscrits Gotha n° 1183 et Garrett n® 867, m’a
paru fort bonne; elle est également enrichie de divers index.

1l faut enfin signaler, pour s’en réjouir, le soin apporté a la réalisation de ces deux ou-
vrages par les éditions Dar al-garb al-islami : texte aéré, papier de belle qualité, notes de bas
de page bien lisibles, etc. Un modéle pour d’autres éditeurs, et pas seulement de I"autre coté
de la Méditerranée.

Eric CHAUMONT
(Centre d’études des religions du Livre, Paris)

Josef van Ess, Theologie und Gesellschaft im 2. und 3. Jahrhundert Hidschra. Eine
Geschichte des religiésen Denkens im friihen Islam. Band 1. Walter de Gruyter, Berlin-
New York, 1991. 17 X 25 cm, xxx1-456 p.

Un monument voit le jour — monument tout a la fois de la science allemande et de
I’islamologie occidentale — avec ce premier volume d’une série qui doit en comporter cing
autres (soit, en tout, prés de 3000 pages) sur 'histoire de la théologie musulmane aux II¢ et I1I®
siecles de 1’hégire. On sait 'intérét que, depuis ses tout premiers travaux (y compris sa thése

BCAI 9 (1992) Abi Ishaq al-Sirazi: Kitab al-ma‘tna fT I-gadal, éd. A.M. Turki, recensé par E. Chaumont
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



