1992 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 47

dans ces récits. Question plutdt théorique sur laquelle il ne revient guére que dans la conclusion
sans I’intégrer dans I’analyse des récits. Le probléme de I’origine de ces textes est replacé dans
la perspective de I'intertextualité; trois catégories sont ainsi définies : biblicist ou les traditions
émanant d’un milieu religieux se référant a la Bible; arabe ou les traditions émanant de
I’ Arabie anté-islamique; et enfin, islamique. L°A. considére donc, sans tenir compte de certaines
critiques radicales de la tradition islamique, qu’un certain nombre de récits d’origine biblique
avaient été assez largement diffusés dans I’Arabie anté-islamique. Il ne rejette pas non plus
I’idée d’un élément arabe spécifique dans les traditions relatives & Hagar, Ismaél et La Mecque.
Mais tout en affirmant que les récits explicitant les rites du pelerinage sont d’inspiration avant
tout «islamique », il reconnait, ici comme ailleurs, ’interférence constante de ces trois caté-
gories. Dés lors, a quoi aboutit en fin de compte leur repérage en conclusion de I’analyse de
chaque récit? Les trois autres parties correspondent aux principales phases de la vie d’Abraham
et d’Ismaél : le prologue syrien, la séquence mecquoise et le sacrifice. Ayant constaté que les
diverses versions attribuées 2 un méme personnage, compagnon du Prophéte ou autre, consti-
tuent généralement un méme groupe de récits, 1’A. s’attache a en établir une version « para-
digmatique » avec ses variantes. Comme il existe le plus souvent pour chaque récit deux ou
trois groupes de textes, ceux-ci sont comparés entre eux toujours selon la perspective de leur(s)
origine(s).

Dans 1’ensemble 1’analyse reste trés descriptive et ne débouche pas sur une problématique
originale. La conclusion a beau évoquer lintertextualité, 1’écrit et 1’oral, la relation entre le
texte du Coran et le vaste corpus de ces traditions, elle n’énonce que des hypothéses, sans
les rattacher véritablement aux analyses qui la précédent. Par contre, la somme de références
que réunit cet ouvrage en fait un trés utile instrument de travail. L’annotation trés fournie
renvoie constamment a la littérature rabbinique, la bibliographie est abondante et utile.
Deux appendices complétent cette étude : ['un sur les exégeétes et leurs sources, P'autre sur les
partisans respectifs du sacrifice d’Isaac ou d’Ismaél en nombre a peu prés égal de part
et d’autre.

Denis GRIL
(Université de Provence)

Le Livre de I’Echelle de Mahomet, Liber Scale Machometi, édition nouvelle et traduction.
Collection « Lettres gothiques », Livre de Poche, Paris, 1991. 380 p.

L’objet de cette publication est de faire connaitre a4 un large public une ceuvre de la
littérature populaire arabe, qui connut un immense succés en Orient musulman, avant de passer
en Espagne, ou elle fut adaptée pour I’Occident chrétien médiéval.

Ce récit légendaire, qui a pour origine le voyage nocturne (isr@’) que, selon la tradition
musulmane, Mahomet aurait effectué dans les sphéres célestes, s’apparente au genre des apo-

calypses judéo-chrétiennes, et il constitue une des sources possibles de la Divine Comédie de
Dante.

BCAI 9 (1992) Coll. «Lettres gothiques» (éd., trad): Le Livre de I'Echelle de Mahomet, Liber scale Machometi, recensé par G. Troupeau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

48 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 9

C’est a D’initiative du roi de Castille, Alphonse X (1252-1584), que "original arabe de cette
ceuvre fut traduit d’abord en castilian, par le médecin juif Abraham, puis en latin, par un
secrétaire du roi, Bonaventure de Sienne, et peu aprés en ancien frangais.

Dans cinq introductions, les universitaires (latinistes, arabisants et historiens) qui ont col-
laboré a l’entreprise font successivement le point, dans leur spécialité respective :

1) H. Heullant-Donat et M.-A. Polo de Beaulieu sur 1’histoire de la traduction du Livre de
IEchelle (p. 11-26);

2) I. Weill sur le Livre de I’Echelle et 1’Occident judéo-chrétien du XIII® siécle (p. 27-38);
3) J.-P. Guillaume sur les sources du Livre de I’Echelle et le théme du mi‘rag dans I'imaginaire
islamique (p. 39-53);

4) M. Demaules sur la vérité du songe dans le Livre de I’Echelle (p. 55-59);

5) G. Besson et M. Brossard-Dandré sur la présente édition et I’analyse du Livre de I’Echelle

(p. 61-71).

L’édition critique du texte latin me parait solidement établie, d’aprés les deux seuls manu-
scrits arabes qui subsistent & la Bibliothéque nationale et a la Bibliothéque vaticane. Quant
a la traduction frangaise, judicieusement annotée, elle me semble a la fois fidéle et élégante.

L’ouvrage se termine par une utile chronologie de 1’Espagne et de la chrétienté dans la
seconde moiti¢ du XIII® siécle (p. 343-351), suivie d’une carte de I’Espagne au XIII® siécle
(p. 352) et d’un appendice constitué d’extraits des Récits sur les Prophétes de Ta'labi (m. 1035),
traduits par J.-P. Guillaume et destinés & éclairer plusieurs aspects du Livre de I’Echelle (p. 355-
372).

Pour ma part, je pense que 1’original arabe du Livre de I’Echelle est une apocalypse
musulmane qui s’apparente aux apocalypses arabes chrétiennes, en particulier & ’apocalypse
de Grégoire, dont voici la suscription : « Récit du saint et pur Grégoire lorsqu’il monta au
ciel et que son esprit fut ravi durant vingt-et-un jours, avec la permission de Dieu. Dieu le
fit monter et lui montra les demeures préparées pour les croyants et celles préparées pour les
pécheurs, selon leurs différents péchés ». Sous la conduite d’un ange nommé Yuwa’il, Grégoire
visite le premier ciel, ou se trouve le Paradis, le deuxiéme ciel, c¢’est-a-dire la Jérusalem céleste,
et le troisieme ciel ou il voit les demeures réservées aux bons et aux justes. Puis, toujours
guidé par I’ange, il visite les demeures réservées aux méchants et aux pécheurs (cf. I’analyse
donnée par G. Graf, Geschichte der christlichen arabischen Literatur, t. 1, p. 273-276). Cette
apocalypse, passée en éthiopien, mais judaisée par les Falachas, a été traduite en frangais par
J. BHalévy, Te'ezaza Sanbat (Commandements du Sabbat) (p. 210-219).

A une époque o I’on parle beaucoup de rencontre des cultures, il est particuliérement
opportun de faire connaitre au public frangais cultivé un témoin ancien de cette rencontre
entre 1’Orient musulman et 1’Occident chrétien. Et c’est la raison pour laquelle je crois que
I’équipe d’universitaires, qui a préparé cette belle publication « pluridisciplinaire », mérite
d’étre félicitée,

Gérard TROUPEAU
(E.P.H.E., Paris)

BCAI 9 (1992) Coll. «Lettres gothiques» (éd., trad): Le Livre de I'Echelle de Mahomet, Liber scale Machometi, recensé par G. Troupeau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1992 1I. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 49

Miriam LEVERING (ed.), Rethinking Scripture. FEssays from a Comparative Perspective.
Albany, State University of New York Press, 1989. 16 x 23,5 cm, 1x 4 276 p.

L’islamologue, s’il réfléchit au phénoméne scripturaire, pense forcément aux trois « reli-
gions du Livre ». L’expression est aussi fameuse que fAcheuse. Facheuse, parce qu’elle n’est
pas du tout scientifique. En effet, d’une part le christianisme au moins n’est pas centré sur
un Livre, et d’autre part plusieurs autres religions reconnaissent quelque sorte de Livre nor-
matif et «sacré». Bref, si P’islam est par excellence «religion du Livre », christianisme et
judaisme ne le sont que par analogie; et 1'usage de ’analogie, dés lors qu’il est nécessaire,
méne a leur joindre manichéisme et sikhisme, védisme et boudhisme mahayana, etc.

Au vrai, le présent ouvrage ne mentionne méme pas cette question. Il ne s’intéresse pas
non plus & un autre aspect, essentiel, de la notion de Livre: le lien a celui-ci de la tradition
interprétative, forme et facteur dominants de I’évolution religieuse. L’ouvrage ne porte pas
directement sur la notion de Livre, mais reconsidére le concept d’Ecriture. 11 est dédié & Wilfred
Cantwell Smith (p. 15) qui, aprés I’'Introduction de Miriam Levering, est aussi 1’auteur des
chapitres 1 et 11. Le premier avait déja paru dans une revue en 1971 (cf. p. IX et p. 122,
n. 2); le second a été écrit au plus tard en 1984 (cf. p. 48, n. 7 et p. 52, n. 27). L’un et ’autre
traitent le probléme d’ensemble, dans un style parlé et selon une progression sinueuse, tirant
ses arguments ou ses illustrations de nombreuses religions (sur I’Avesta, p. 32, semble ignorer
les écrits de J. Duchesne-Guillemin, et sur le manichéisme, p. 35s, ceux de M. Tardieu).
Le lecteur doit surmonter un certain agacement devant ce feu d’artifice d’affirmations péremp-
toires (mais évasives), sur fond de phénoménologie triomphale (7). L’idée centrale est pourtant
juste : la conception de la Bible selon « le modéle protestant » (p. 4, al. 3; cf. Index, 267 b)
a été indfiment appliquée aux Ecritures des autres religions. Il y a des remarques lumineuses :
la traduction et I’interprétation contribuent fortement a revétir un texte religieux d’un carac-
tére vraiment « scripturaire » et canonique (p. 41); la fixation par écrit a d’abord pour but
de perpétuer le statu quo d’un texte normatif, mais peut devenir un procédé d’innovation et
un instrument de dissidence (p. 43), etc. Le concept général d’Ecriture est aussi étudié par
Kendall W. Folkert (chap. VI : ¢ The < Canons’ of Scripture *’) et surtout par William A.
Graham (chap. V : < Scripture as Spoken Word »’, p. 128-169). Cet article magnifique, sobre-
ment appuyé aux références les plus érudites, frappe par sa clarté, sa pénétration, son archi-
tecture : I’Ecriture « comme écrit », « comme parole », « comme Livre ».

D’autres contributions s’attachent a ’exemple de religions déterminées : bouddhisme contem-
porain a Taiwan (chap. 11, par Miriam Levering), hindouisme et typologie de la Parole (chap. 1v,
par Thomas B. Coburn), judaisme rabbinique et kabbale (chap. vii, par Barbara A. Holdredge).

De ce volume trés éclairant se dégagent deux idées centrales, et connexes. L’Ecriture com-
mence toujours par étre une Parole orale, et lorsque celle-ci est écrite, elle n’en continue pas
moins, sauf parfois dans la pratique religieuse de I’Occident contemporain, & étre sentie comme
orale. Une Ecriture n’est pas un texte statique : elle instaure ou désigne une relation vivante
avec ceux qui la regoivent.

Guy MonNoT
(E.P.H.E., Paris)

5

BCAI 9 (1992) Coll. «Lettres gothiques» (éd., trad): Le Livre de I'Echelle de Mahomet, Liber scale Machometi, recensé par G. Troupeau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



