VI. VARIA.

Atti del XIII Congresso dell’'union européenne d’arabisants et d’islamisants. Casa Editrice
Armena, Venise, 1988. 798 p.

Ce numéro spécial des Quaderni di Studi Arabi (5-6, 1987-1988) rassemble les communications
présentées a Venise lors du congrés qui s’y est tenu du 29 septembre au 4 octobre 1986. Nous
en donnons ci-apres la table des matiéres — en regrettant que les éditeurs, pour simplifier leur
propre tiche ou pour éviter toute querelle de préséance, se soient bornés a placer les textes dans
I’ordre alphabétique des noms d’auteurs au lieu de les classer de maniére thématique. Il est quelque
peu déconcertant de voir se succéder un article sur le thédtre d’ombres et une étude sur la théorie
des humeurs chez Avicenne... Nous ferons suivre cette liste de quelques bréves remarques con-
cernant des contributions qui, pour une raison ou une autre, ont particuliérement retenu notre
attention, étant entendu que ce choix, dicté par nos intéréts personnels, n’est en aucune fagon
un jugement implicite sur les articles beaucoup plus nombreux dont nous ne parlerons pas.

Presentazione del Rettore dell’Universita di Venezia, prof. Giovanni Castellani.

Francesco Gabrieli (Accademia Nazionale dei Lincei, Roma). Arabistica di ieri e di oggi.

Camilo Alvarez de Morales (Escuela de Estudios Arabes, CSIC, Granada). El Kitab al-Kulliyydr de
Ibn Rusd. Problemdtica de su edicion.

Arne A. Ambros (Institut fiir Orientalistik, Universitat Wien). The Qur’dn and Diachronic Lexical
Development in Arabic: A Statistical Evaluation.

Georges C. Anawati (Institut dominicain d’études orientales, Le Caire). Le traité d’Averroés sur la
thériaque et ses antécédents grecs et arabes.

Maria Arcas Campoy (Universidad de La Laguna, Tenerife). Un tratado de derecho comparado :
el-Kitab al-Qawanin de lbn Guzayy.

Rachel Arié (CNRS, Paris). Apercus sur le royaume nasride de Grenade au XIV* siécle.

Peter Bachmann (Seminar fiir Arabistik, Universitdt Gottingen). De ['invective contre la fatalité &

Uamour du destin : une ligne de développement dans la poésie arabe? A propos d’un poéme du Diwan
d’Ibn al-*Arabi.

Fros Baldissera (Universita di Venezia). La formation du récit moderne en Syrie.

Lidia Bettini (Universitd di Venezia). Langue et rhétorique au V° siécle.

Giovanni Canova (Universitd di Venezia). La leggenda della regina di Saba.

Alfonso Carmona Gonzalez (Universidad de Murcia). Ibn Hisam al-Qurtubi y su Mufid li-l-hulckam.

Concepcion Castillo Castillo (Departamento de lengua arabe, Universidad de Granada). Asiva, mujer
del Faradn, en la tradicion musulmana.

Pedro Chalmeta (Departamento de Arabe e Islam, Universidad Complutense de Madrid). Monnaie
de recouvrement des impdts et taux de change dans al-Andalus.

BCAI 9 (1992) Collectif: Atti del XIll Congresso dell’Union européenne d’arabisants et d’islamisants, recensé par M. Chodkiewicz
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1992 VI. VARIA 235

Paolo M. Costa (Ministero dei Beni Culturali, Oman). The Targbah : A Traditional Date Processing
Plant of Oman.

Janusz Danecki (Instytut Orientalistyczny, Universytet Warszawski). Early Adab and Grammar.

Kinga Dévényi (Elte Semi Filolégiai és Arab Tanszék, Budapest). Mugawara: A Crack in the Building
of ’I'rab.

Rosella Dorigo Ceccato (Universita di Venezia). Un diverso approccio al hayal al-zill nella letteratura
araba tra Ottocento e Novecento.

Anne-Marie Eddé (Département d’études arabes et islamiques, Université de Paris-Sorbonne). La prise
d’Alep par les Mongols en 658/1260.

Hartmut Fahndrich (Universitit Bern). 4 propos d’une compilation de la sagesse arabe : *Unwan al-hikma
d’al-Muhassin al-Tanihi.

Maria Isabel Fierro Bello (Instituto de Filologia, CSIC, Madrid). Accusations of ‘* zandaga > in
al-Andalus.

Alexander Fodor (Elte Semi Filologiai és Arab Tanszék, Budapest). 4 Group of Iraqi Arm Amulets
(Popular Islam in Mesopotamia).

Expiraciéon Garcia Sanchez (Escuela de Estudios Arabes, CSIC, Granada). El tratado agricola del
granadino al-Tignari.

Teresa Garulo (Departamento de Arabe e Islam, Universidad Complutense de Madrid). Una epistola
de Ibn Sahl de Sevilla (s. XIII).

Lucien Golvin (Université de Provence). L’éclairage des mosquées en Occident musulman.

Dimitri Gutas (Department of History and Archaeology, University of Crete). Avicenna’s Madhab.
With an Appendix on the Question of His Date of Birth.

Angelika Hartmann (Seminar fiir Geschichte und Kultur des Vorderen Orients, Universitit Hamburg).
La prédication islamique au Moyen Age : Ibn al-Gauzi et ses sermons (fin du 6°]12¢ siécle).

Axel Havemann (Institut fiir Islamwissenschaft, Freie Universitit Berlin). Between Ottoman Loyalty
and Arab <« Independence **: Muhammad Kurd ‘Ali, Girgi Zaydan and Sakib Arslan.

Wolfhart Heinrichs (Department of Near Eastern Languages and Civilizations, Harvard University).
An evaluation of Sariga.

David E.P. Jackson (Department of Arabic Studies, University of St. Andrews). Scholarship in
Abbasid Baghdad with Special Reference to Greek Mechanics in Arabic.

Johannes J.G. Jansen (Facultet der Letteren, Rijksuniversiteit te Leiden). Ibn Taymiyyah and the
Thirteenth Century: A Formative Period of Modern Muslim Radicalism.

Maria Kowalska (Instytut Filélogii Orientalnej, Krakoéw). From Facts to Literary Fiction. Medieval
Arabic Travel Literature.

Manfred Kropp (Universitit Heidelberg). De Vulgari Eloquentia. Poesia dialetiale araba del Duecento.

Remke Kruk (Vakgroep Oosterse Talen & Cultuur, Rijnksuniversiteit Utrecht). Pregnancy and its
Social Consequences in Mediaeval and Traditional Arab Society.

Rosa Kuhne Brabant (Departamento de Arabe e Islam, Universidad Complutense de Madrid). The
Arabic Prototype of the <« Capsula Eburnea ’ .

Claudio Lo Jacono (Seminario di studi asiatici, Istituto Universitario Orientale, Napoli). Una fonte
inesplorata per la pin antica storia dei musulmani in Armenia.

BCAI 9 (1992) Collectif: Atti del XIll Congresso dell’Union européenne d’arabisants et d’islamisants, recensé par M. Chodkiewicz
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

236 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 9

Antonio Losa (Escola Carlos Amaramte, Braga). Les « Mourarias » Portugaises au XV* siécle. Un code
de droit successoral.

Francesca Lucchetta (Universita di Venezia). Lo studio delle lingue orientali nella scuola per dragomanni
di Venezia alla fine del XVII secolo.

Wiiferd Madelung (The Oriental Institute, University of Oxford). Yiasuf al-Hamadani and the Nagqs-
bandiyya.

Robert Mantran (Université de Provence, Aix-en-Provence). Un apercu de [historiographie ottomane.

Manuela Marin (Instituto de Filologia, CSIC, Madrid). Le réle des femmes dans la littérature arabe :
le cas du Ta'ril al-Mustabsir d’lbn al-Mugdawir.

John N. Mattock (Department of Arabic and Islamic Studies, University of Glasgow). Description
and Genre in Abi Nuwas.

Emilio Molina Loépez (Departamento de Estudios Semiticos, Universidad de Granada). EI Kitgb
Ihtisar iqtibas al-anwar de Ibn al-Harrdt. El autor y la obra. Andlisis de las noticias histéricas,
geogrdficas y biogrdficas sobre al-Andalus.

Edouard de Moor (Instituut voor Talen en Culturen van het Midden Oosten, Katholicke Universiteit,
Nijmegen). Nationalisme et modernité dans I'euvre de Muhammad Taymir (1892-1921).

Rafael Muioz (Universidad de la Laguna, Tenerife). El zéjel 79 del Cancionero de Ben Quzman.

Michéle Nicolas (Institut d’études turques, Université de la Sorbonne Nouvelle, Paris). Karagdz : le
thédtre d’ombres turc d’hier a aujourd’hui.

Istivin Ormos (Elte Semi Filol6giai és Arab Tanszék, Budapest). The Theory of Humours in Islam
(Avicenna).

Maria Pia Pedani (Archivio di Stato, Venezia). <« Exemplum litterarum Tartarorum ’° : Ghazan Khan
and Venice at the Turn of the XIIith Century.

Yordan Peev (Centre des langues et cultures orientales, Université de Sofia). Développement et parti-
cularités de lidée de la « nation arabe » (deuxiéme moiti¢ du XIX‘-début du XX°¢ siécle).

Antonino Pellitteri (Istituto di Studi Orientali, Universitda di Palermo). Le « Memorie» di Yisuf
al-Hakim : una fonte per la storia del Bilad al-Sam negli ultimi anni dell’amministrazione ottomana.
Alcune note di carattere metodologico.

Angelo M. Piemontese (Dipartimento di Studi Orientali, Universitd di Roma «La Sapienza »). Venezia
e la diffusione dell’alfabeto arabo nell’ltalia del Cinquecento.

Emilio Platti (Department Orientalistiek, Katholicke Universiteit, Leuven). Les objections de Abi
‘Isa al-Warrdq concernant l'Incarnation et les réponses de Yahya Ibn ‘Adi.

Alexandre Popovic (Ecole des hautes études en sciences sociales, Paris). Typologie de la survie d’un
ordre mystique musulman en Yougoslavie : le cas des Kddiris de Kosovska Mitrovica.

Louis Pouzet (Département des lettres arabes, Université Saint-Joseph, Beyrouth). L’année des
Khawdrezmiens : 643/1245-46. Essai d’analyse historique d’un texte d’ad-Dahabi (m. 748/1348).

Jasna Sami¢ (Université de Sarajevo). La mystique musulmane des écrivains yougoslaves (de Bosnie).

Biancamaria Scarcia Amoretti (Dipartimento di Studi Orientali, Universitd di Roma «La Sapienza»).
Gli ashab di “Ali al-Rida : il caso di Fadl Ibn Sahl.

Arie Schippers (Instituut voor het Moderne Nabije Oosten, Universiteit van Amsterdam). Short
Poems in Andalusian Literature. Reflections on Ibn Hafdga’s Poems about Figs.

BCAI 9 (1992) Collectif: Atti del XIll Congresso dell’Union européenne d’arabisants et d’islamisants, recensé par M. Chodkiewicz
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1992 VI. YARIA 237

Willem Stoetzer (Facultet der Letteren, Rijksuniversiteit te Leiden). Sur les quatrains arabes nommés
« dibayt ».

Vincenzo Strika (Dipartimento di Studi e Ricerche su Africa e Paesi Arabi, Istituto Universitario
Orientale, Napoli). L’Italia e il nazionalismo arabo del Vicino Oriente tra le due guerre mondiali.

Darko Tanaskovi¢ (Odsek za orijentalistiku, Filoloski fakultet, Beograd). La relativita e l'insufficienza
del criterio linguistico per determinare ’appartenenza dello scrittore a una certa letteratura nazionale.

Fernando Valderrama Martinez (Asociacién Espafiola de Orientalistas, Universidad Autonoma, Madrid).
Mitos y leyendas en el mundo beréber.

Charles Vial (Université de Provence, Aix-en-Provence). Modernité de la pensée, modernité de [’écriture
dans Sign al-‘umr de Tawfiq al-Hakim.

Maria J. Viguera (Departamento de Arabe e Islam, Universidad Complutense de Madrid). Documentos
mudejares aragoneses.,

Peter Bachmann, par 1’analyse d’un poéme du Diwan d’Ibn “Arabi, tente de cerner la con-
ception du dahr chez ce dernier en la comparant a celle qui prévaut chez d’autres poétes. Son
commentaire nous a paru assez décevant. Le choix du texte-témoin n’était sans doute pas le
plus pertinent et son interprétation, en tout cas, réclamerait une étude approfondie des données
akbariennes sur le sujet. Or 'auteur, s’il se référe a quelques passages significatifs des Futizhat,
en ignore beaucoup d’autres (par exemple le chapitre XII, vol. I, p. 143-144 de I’édition de
1329 ou de sa réimpression 4 ’identique a Beyrouth, s.d.; ou le chapitre 348, vol. III, p. 201 s.)
et ne semble pas avoir consulté le Kitab ayyam al-§a’n (Hayderabad, 1948). Nous sommes d’ailleurs
surpris de le voir mentionner comme « I’étude fondamentale de la doctrine philosophique »
d’Ibn “Arabi I'ouvrage de ‘Afifi — travail de pionnier, assurément, mais bien dépassé aujourd’hui
— ou présenter comme « une excellente introduction » le livre trés superficiel de Rom Landau :
il ne semble connaitre ni Izutsu, dont le Sufism and Taoism a été édité pour la premiére fois en
1966, ni Corbin qui a publié son Imagination créatrice dans le soufisme d’Ibn “Arabi en 1958,

L’article de Dimitri Gutas ré-examine la question controversée du madhab d’Avicenne. Dés
I’époque safavide, les imamites ont revendiqué I'auteur du Sif@’ comme ’un des leurs et leurs
affirmations ont paru suffisamment convaincantes pour qu’Henry Corbin, entre autres, écrive
gu’on peut « au moins inférer qu’il ait appartenu au shi’isme duodécimain ». Or le maitre en
figh d’Avicenne, Isma‘il al-Zahid, était hanafite. C’est, d’autre part, en qualité de faqih hanafi
que le philosophe a d’abord exercé son activité — ce qui lui a valu de figurer dans les Tabagat
al-Hanafiyya d’Ibn Abi 1-Wafa’ al-Qurasi par exemple. S’il a servi plus tard des souverains
Si‘ites (Buyides et Kakiyides), ce n’était plus en tant que juriste et ce fait ne permet donc pas
de conclure qu’il était §i‘ite lui-méme. L’argumentation de D. Gutas nous parait trés convain-
cante et, a tout le moins, les sources auxquelles il renvoie ne devraient plus étre ignorées par
les futurs biographes d’Avicenne.

Johannes Jansen nous raméne a I’actualité la plus récente en étudiant la relation entre 1’idéo-
logie du groupe Al-takfir wa I-higra, responsable de 1’assassinat d’Anwir al-Sadat, et la pensée
d’Ibn Taymiyya, a laquelle la littérature de ce mouvement fait souvent référence. La notion

17 A

BCAI 9 (1992) Collectif: Atti del XIll Congresso dell’Union européenne d’arabisants et d’islamisants, recensé par M. Chodkiewicz
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

238 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 9

d’« obligation absente » (al-farida al-ga’iba) peut-elle s’appuyer sur la doctrine d’un auteur
pour qui il valait mieux «passer soixante années sous un imam ga’ir qu’une seule nuit sans
sultan » ? Un type d’action politique manifestement apparenté a celui des hawarig (comme 1’a,
fort justement selon nous, relevé le Sayh Gadd al-Haqq, mufti d’Egypte) est-il conciliable avec
les positions d’un auteur qui a condamné ces derniers 4 maintes reprises? Ce rapport ambigu
des extrémistes égyptiens avec ’ceuvre du docteur hanbalite explique sans doute [’utilisation
trés sélective qu’ils font de ses écrits.

Angelika Hartmann résume ses réflexions sur « les ambivalences d’un sermonnaire hanbalite »
— sujet qu’elle a développé, sous ce titre, dans un long article des Annales islamologiques (n° 22,
1986, p. 51-115). Ce travail est basé sur ’analyse d’un ouvrage jusqu’ici inédit d’Ibn al-Gawzi,
le Kitab al-Hawatim, dont elle a retrouvé en Turquie le manuscrit autographe et qui, en quarante
sections, expose les régles de 1’art de la prédication. Ibn al-Gawzi, comme tout praticien expé-
rimenté de 1’éloquence de la chaire, attache une importance considérable 4 la péroraison: «la
fin du préne doit &tre particuliérement passionnée ». Ce souci le conduit, dans sa pratique per-
sonnelle mais aussi dans ses recommandations aux futurs prédicateurs, a insister sur ’emploi
judicieux de la poésie, y compris celle qui semblerait devoir susciter sa réprobation : pour
quiconque a lu ce qu’il dit de Sibli dans le Talbis Iblis, il est paradoxal de le voir introduire
quelques-uns de ses vers dans la conclusion d’un sermon. Comme le note A. Hartmann, il fait
«’éloge d’un amour divin extatique » et « se sert d’une phraséologie trés proche du rasawwuf »,
Pour elle, cette différence de langage tient a la différence des publics : tandis que les ouvrages
polémiques d’Ibn al-Gawzi s’adressent & un auditoire de savants, son art oratoire est destiné
a la foule. On a la en tout cas un nouvel exemple de la relation trés complexe qu’entretiennent
avec le soufisme des “ulamd’ que ’on classe souvent un peu vite parmi ses adversaires déclarés.
Mais, aprés tout, Ibn al-Gawzi est aussi ’auteur de la Sifat al-Safwa.

W. Madelung relance un débat sur 'historicité de la silsila nag$bandiyya (au sujet de laquelle
nous renvoyons 4 1’article liminaire, di 3 Hamid Algar, des Actes de la table ronde tenue & Sévres
en Mai 1985)1. Les Nagibandis conviennent sereinement que la relation entre plusieurs des
maitres figurant dans cette chaine initiatique est de type uwaysiyya : c’est, selon eux, la rihaniyya
d’Abi Yazid al-Bistdmi qui fut le véritable mursid d’Abid 1-Hasan al-Haraqani, ces deux person-
nages ne s’étant manifestement pas rencontrés physiquement pour des raisons chronologiques
évidentes. Il en va de méme entre Ga‘far Sadiq et Bistami, ou entre ‘Abd al-Haliq Gugduwani
et le fondateur éponyme, Baha’ al-Din NagSband. Néanmoins, les auteurs appartenant a cette
tariqga semblent considérer comme un fait établi que Gugduwani lui-méme a été le disciple in
corpore de celui qui le précéde immédiatement dans la silsila, 4 savoir Abli Ya‘qib Yisuf
al-Hamadani, et qu’il était méme parmi les quatre fulafa’ désignés par ce dernier avant sa mort.

Récusant les affirmations qui figurent dans la Risala-yi Sahibiyya (attribuée & Gugduwani
lui-mé&me) ou dans les ouvrages subséquents, et s’appuyant sur une autre tradition biographique

1. Nagshbandis : Cheminements et situation actuelle d'un ordre mystique musulman, éEditions
Isis, Istanbul-Paris, 1990.

BCAI 9 (1992) Collectif: Atti del XIll Congresso dell’Union européenne d’arabisants et d’islamisants, recensé par M. Chodkiewicz
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1992 VI. VARIA 239

remontant au traditionniste $afi'ite Abfl Sa‘d al-Sam‘ani, W. Madelung s’emploie a démontrer
I’invraisemblance de ce rapport de maitre a disciple (en soulevant d’ailleurs au passage une
question similaire au sujet du rapport entre Hamadani lui-méme et le maillon précédent de la
chaine, “All al-Farmadi). Sans pouvoir méme résumer ici les arguments trés précis qu’il avance,
nous reléverons que la simple chronologie semble en faveur de sa thése : Yasuf Hamadani est
mort en 535 ou 536, Gugduwani en 617. Ces dates sont également celles retenues dans 1’article
ci-dessus mentionné par H. Algar qui, cependant, ne parait pas voir 1a d’objection a sa propre
thése. Reste que ’on s’explique mal pour quelle raison la tradition nagsbandiyya, qui n’a jamais
¢té génée d’admettre une relation strictement spirituelle exclusive de tout contact physique
entre certains des personnages qui se succédent dans la silsila, s’obstinerait dans ce cas a défendre
une fiction historique. Nous nous garderons bien de trancher ce débat...

Michel CHODKIEWICZ
(EHESS, Paris)

BCAI 9 (1992) Collectif: Atti del XIll Congresso dell’Union européenne d’arabisants et d’islamisants, recensé par M. Chodkiewicz
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



