216 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 9

il fut accepté dans la Kairouan aglabide, mais ignoré des villes ot I’opposition religieuse le con-
sidérait avec suspicion. Les 3i‘ites, fervents partisans de la fusion du pouvoir religieux et du
pouvoir politique, le rejetérent comme une innovation contraire a la tradition du Prophéte. Les
conflits qu’il suscita furent particuliérement violents au Maghreb, lorsque I’avénement des
Fatimides permit aux §i‘ites d’étre en nombre suffisant pour résister aux représentants du pouvoir
‘abbaside. Cette opposition virulente dura jusqu’a P'avénement du calife al-Hakim. Celui-ci,
aprés 1’avoir interdit, décida de construire deux tours a la mosquée qu’il fit construire, décision
probablement due a son caractére fantasque! Dés lors la résistance §i'ite au minaret-tour s’effrita.
Les tours s’élevérent de plus en plus nombreuses et devinrent le lieu favori de I’adan. Cependant,
I’habitude des escaliers-minarets ne disparut pas complétement, comme en témoignent les
exemples cités par l’auteur. Quelques groupes d’irréductibles $i‘ites et ibadites se refusérent
longtemps a faire leur cette innovation. (A ce sujet, nous aurions aimé que ’auteur nous dise
quand et comment les ibadites du Mzab, qu’il ne mentionne pas, ont adopté le minaret, dont
la forme si caractéristique rappelle les tours des mosquées de la région de Haybar).

Désormais, les minarets de toutes les régions de ’empire, du haut desquels ’adan était lancé
cinq fois par jour, ou le nom des gouverneurs proclamé, contribua grandement 3 témoigner
de P’impact de I’'Islam sur ces régions et en faire le symbole de sa présence.

Cet ouvrage important marque un tournant dans I’histoire du minaret et renouvelle toute
sa problématique L’auteur s’est attaché a la définir en termes de relations avec la culture qui
I’a produite. Cette perspective d’intériorisation en fait un ouvrage de référence primordial pour
toute recherche future sur ce sujet.

Solange OrY
(Université de Provence)

Christian EWERT, Forschungen zur almohadischen Moschee 1V : Die Kapitelle der
Kutubiya-Moschee in Marrakesch und der Moschee von Tinmal. Philipp von Zabern,
Mainz am Rhein, 1991. In-4°, 406 p., 35 planches dessinées (176 figures), 68 planches
photographiques, 3 plans hors texte.

Poursuivant sans relache son ecuvre colossale sur les mosquées almohades, Christian Ewert
nous offre aujourd’hui un gros volume consacré aux chapiteaux de la Kutubiyya de Marrakech
ct & ceux de la mosquée de Tinmal.

Le recueil des 35 planches admirablement dessinées, contenant 176 figures, et les excellentes
planches photographiques rassemblant 408 exemples de chapiteaux, enfin, les plans avec réfé-
rences des chapiteaux, aident & comprendre le cheminement de I"auteur dans sa démarche vers
une typologie scientifique des matériels sélectionnés. De toute évidence, I’ouvrage n’est pas de
lecture aisée, mais il constitue une somme de références dont il ne sera plus possible de se passcr
désormais.

Aprés une bréve introduction expliquant le but poursuivi par cette enquéte, Ch.E. expose
la méthode adoptée dans I’analysc des éléments du décor et dans la progression suivie.

BCAI 9 (1992) Chr. Ewert: Forschungen zur almohadischen Moschee, t. IV: Die Kapitelle der Kutubiya-Meschee in Marrakesch und der Mosche von Tinmal, recensé par L.
Golvin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1992 V. ARTS, ARCHEOLOGIE 217

1l donne alors une succession de tableau de 262 pages, avec références aux numéros portes
sur les plans, tableaux groupés suivant des critéres assez difficiles a suivre. En conclusion, il
résume les ramifications des divers éléments recensés. Une ceuvre qui ne laisse rien au hasard,
un recueil exhaustif des formes et des éléments du décor de ces chapiteaux si typiques de cette
période des Almohades, synthése des divers courants de ’art hispano-musulman fort bien assimilé
et interprété par ces Berbéres issus du Haut Atlas, fortement imprégnés de la culture andalouse
dés la seconde génération. Apres les deux tomes consacrés a I’architecture, ce dernier compléte
I’étude de ces deux admirables monuments de I’architecture musulmane.

Lucien GOLVIN
(Université de Provence)

‘Abd al-Razzaq SHAMS-ESHRAGH, A study of the earliest coinage of the Islam (sic) empire
(en persan). Estack Co. (PJS), Isfahan, 1990. In-4°, viix 4 232 p.

Numismate professionnel a Isfahdn, A. Sh.-E. a souhaité rendre la numismatique islamique
en général, et umayyade en particulier, plus facilement accessible 4 ceux de ses compatriotes
qui ne pratiquent pas couramment [’arabe et/fou les langues européennes. Le résultat de ses
efforts paraitra parfois déroutant au lecteur occidental, mais devrait quand méme trouver des
utilisateurs y compris hors des limites de 1’aire culturelle persane.

Quelques paragraphes introductifs (p. 5-17) fournissent des indications trés générales sur les
origines et I’évolution de la monnaie métallique dans le monde méditerranéen et 1’Asie sud-
occidentale de I’Antiquité & I’époque moderne. Il y est également question, péle-méle, de la
fabrication des monnaies, des techniques de la numismatique scientifique, des pratiques de la
numismatique commerciale, des principales collections et institutions numismatiques, etc.

Une deuxiéme partie (p. 18-36) traite d’abord de la chronologie (hégirien-grégorien, etc.),
de 'abgad, de P’écriture kifique et de 1’épigraphie du monnayage umayyade réformé (reproduc-
tion des légendes en écriture kifique, restitution en écriture arabe moderne et traduction en
persan), de la datation (reproduction en écriture kifique de toutes les dates pouvant poser
probléme, de 77 a 132 H). Elle se poursuit par un survol descriptif des espéces circulantes, de la
Lydie pré-achéménide a 1’Europe moderne (pl. 1), puis du monnayage islamique, des origines
aux Qagars et 4 ’Inde mogole (pl. 2, 3, 3 a-b-g).

On en arrive aux califes rasidin (p. 37-38), puis — enfin — au califat umayyade oriental et
son monnayage « réformé » (p. 39-65), avec description du dinar et du dirham et liste alphabétique
(ordre arabo-persan . w avant A...) des ateliers avec années attestées. Les ateliers douteux
sont évoqués, a la suite de M. Bates, ainsi que les dirham-s attribuables & Abii Muslim et les années
douteuses d’ateliers incontestables. On traite également de [’arabisation des noms de lieux
iraniens, et I’on fournit, & propos de diverses localités ou régions, des précisions géographiques
sans doute nécessaires a certains lecteurs contemporains. Le tout s’achéve par un fort utile
tableau des noms d’ateliers en écriture kifique (p. 63-65, les numéros renvoyant a la liste alpha-
bétique des p. 43-53).

BCAI 9 (1992) Chr. Ewert: Forschungen zur almohadischen Moschee, t. IV: Die Kapitelle der Kutubiya-Meschee in Marrakesch und der Mosche von Tinmal, recensé par L.
Golvin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



