1992 V. ARTS, ARCHEOLOGIE 213

. 36, ligne 11 : «pl. 33» en pl. XXXV;

. 81, Musée de Mukalla n°® 57 : «pl. 62e» en pl. LXII f-g;

. 81, S/76/12 : «pl. 62 f-g» en pl. LXIle;

. 82, La lampe du musée de Vienne : « pl. 65 a» en pl. LXV b;

. 83, Le vase Foroughi : «pl. 65b» en pl. LXV a;

. 23, dernicre ligne, enfin : la « pl. 19 b» ne comporte pas le texte cité.

I
T T T T DT

Les fautes d’orthographe et les coquilles ne manquent pas. La bibliographie enfin n’a pas
¢té mise a jour : ainsi, un article mentionné p. 123, n. 1, comme « a paraitre » est publi¢ depuis
1987 (M.-L. Inizan et L. Ortlieb, « Préhistoire dans la région de Shabwa au Yémen du sud
(R.D.P. Yémen) », dans Paléorient 13/1, 1987, p. 5-22).

La publication de Jacqueline Pirenne ne tient pas toutes ses promesses. La forme est trop
souvent défectueuse. Nombre d’hypothéses sont avancées sans aucune prudence et sans prendre
en compte ’ensemble des données. Enfin, il manquera toujours [’exposé justificatif des conclu-
sions chronologiques, annoncé p. 122, a moins qu’il ne se trouve parmi les nombreuses études
manuscrites 1éguées a 'université¢ des sciences humaines de Strasbourg. Les prochains volumes
des fouilles de Sabwa, trés attendus, ne pourront utiliser ces conclusions qu’avec la plus grande
prudence.

Christian ROBIN
(C.N.R.S., Aix-en-Provence)

Jonathan BLooM, Minaret, Symbol of Islam. University Press, Oxford, 1989. (Oxford
Studies in Islamic Art VII). 216 p.

D’emblée, dans sa Préface, I’auteur annonce la couleur. Son ouvrage se veut €tre un défi aux
idées communément admises sur le minaret.

Non, le minaret n’a pas été inventé au 1°* siécle de 1’Islam, il I’a été & la fin du second siécle.
Non, il n’a pas vu le jour en Syrie umayyade, mais en Mésopotamie “abbaside. Non, il n’a pas
été créé pour I’appel a la priére, mais il I’a été dans un but politique. Non, son emploi n’a pas
été systématique aprés son introduction, il a fallu plus de trois siécles pour que la nouvelle société
I’adopte et assure sa diffusion.

On ne trouvera donc pas ici une typologie des formes de minarets, mais une étude sur le pro-
bléme de I'origine de cette forme architecturale, et des circonstances qui en ont fait le symbole
de I’Islam.

L’objectif fixé de fagcon piécise, I’auteur s’attache a étayer ses assertions, qui se veulent un
peu provocantes, par de patientes démonstrations qui ont le mérite d’€tre claires et de s’enchainer
dans une logique historique, bien mise en évidence, méme si, parfois, il semble ne pas résister
a la tentation d’infléchir certaines interprétations dans le sens de son intuition, tout en avouant
lui-méme, prudemment, n’en avoir malheureusement pas de preuve.

Cela dit, son argumentation est solide, appuyée sur des considérations philologiques, fonc-
tionnelles et sémiologiques, sur une abondante documentation, mais, surtout, sur des analyses

1D A

BCAI 9 (1992) J. Bloom: Minaret, Symbol of Islam, recensé par S. Ory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

214 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 9

historiques extrémement poussées. Un des mérites de cet ouvrage, et non le moindre, est d’offrir
au lecteur une vision des problémes, repensée en fonction des circonstances dans lesquelles
ceux-ci sont nés et se sont développés, confrontée a 1’évolution des mentalités et des institutions,
particuliérement lors du remplacement de la dynastic umayyade par celle des ‘Abbasides, mais
également sous les Fatimides, dont la position vis-a-vis du minaret-tour a pris un tournant nou-
veau sous le calife al-Hakim.

Dans la premicre étape de sa réflexion, Pauteur part des conclusions des chercheurs qui P'ont
précédé, ainsi résumées :

— Le développement de la tour en Islam est un héritage des traditions des tours pré-islamiques
(phares, colonnes de stylite, etc..);

— la variété des mots pour désigner la tour (manar, manara, sawma®, mi’dana) tient a des
distinctions géographiques, mais non historiques, ni fonctionnelles;

— T’histoire du minaret doit &tre liée & celle de 1’appel & la priére.

Ces théories sont pour lui le résultat d’une conception trop étroite du probléme, limité a la
division tripartite de son histoire (formelle, philologique et fonctionnelle), amorcée par Max
van Berchem, division qui semble avoir restreint le champ des investigations.

A son avis, ces mots soat liés & I’évolution historique de la langue. Ils n’étaient pas synonymes
a leur origine. Ainsi prouve-t-il, a partir de textes anciens des trois premiers si€cles (poésies,
récits de voyageurs, chroniques), que les mots manar et mandra, replacés dans leur contexte des
deux premiers siécles, se référaient a4 des sources lumineuses ou 4 des bornes-frontiéies, mais
jamais a des structures liées & une pratique religieuse. Ainsi, les quatre manar-s de la mosquée
de Médine, décrits par Ibn Rustah vers 290/903, étaient des bornes-frontieres, délimitant le
territoire haram de la maison-mosquée du Prophéte et consacrant son statut unique. Il en fut
de méme des tours élevées aux angles du sanctuaire sacré de La Mekke. Ces tours s’inscrivaient
dans la tradition locale, ou les manara-s étaient des signaux de feu ou des milliaires comme le
prouvent les inscriptions et un texte de Tabari.

Ces tours apparaissent &tre, également, une expression traditionnelle de la souveraineté. Ainsi,
lorsqu’Abu-1-‘Abbas al-Saffah s’empara du pouvoir, il fit jalonner la route de la Mekke a Kiifa
de milliaires et de tours a feu, cherchant a consolider sa souveraineté par des signes a la fois
traditionnels et innovateurs. Ses successeurs firent de méme et eurent toujours soin de restaurer
Ies tours de Médine et de La Mekke. Imaginer qu’ils le firent pour P’appel a la priére est un
anachronisme.

En effet, & cette époque, 'adan ne se faisait pas du haut d’une tour, mais au sommet d’un
petit escalier, extérieur a4 la mosquée, ou sur la terrasse, ou encore, a la porte de la mosquée.
Reprenant et développant la thése de 1’escalier-minaret, proposée par Schacht, ['auteur ajoute
aux nombreux exemples déja cités !, ceux des mosquées récemment découvertes. Cette thése

1. L’auteur cite, entre autres exemples, celui archéologiques de la construction de 1’escalier-
de la mosquée ‘Umari & Busra. Dommage qu’il minaret (le mi’dana de l'inscription 102-720/21)
n’ait pas eu connaissance de l’article paru sur et étaye tout i fait sa démonstration (cf. ORY
cette qguestion, qui, justement, donne les preuves (S.), «La Mosquée de ‘Umar & Busra», in

BCAI 9 (1992) J. Bloom: Minaret, Symbol of Islam, recensé par S. Ory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1992 V. ARTS, ARCHEOLOGIE 215

justifie ’emploi des mots mi’dana (place de 1’adan) et sawma® (petite structure évoquant la cellule
des moines), installée sur le haut de la terrasse de la mosquée pour abriter le mu’addin du soleil
ct des intempéries.

Dans la théorie de l'auteur, c’est, a Bagdad, dans la mosquée d’al-Mansir, probablement
aprés sa restauration par Hariin al-Rasid, entre les années 155-210/772-825, que le minaret-tour
fit son apparition. Cette introduction semble étre passée inapercue. Elle n’a pas été ressentie
comme un événement, mais elle s’inscrivait dans un processus politique nouveau qui résultait,
a la fois, d’une évolution dans les significations attachées a l’espace architectural islamique,
et des changements qui transformérent la symbolique de I’Islam.

Dans I’Islam primitif, la hauteur exprimait la puissance et 1’autorité et apparaissait comme
un trait exclusif de P’architecture palatale. Les « qubbat al-hadrd’» qui couronnaient les palais
et dominaient les autres structures, en étaient un symbole indéniable. Introduire la hauteur dans
I’architecture de la mosquée était une innovation. En effet, les mosquées primitives étaient basses,
ct aucun signe spécial ne les distinguait, a ’extérieur, des autres constructions. En s’appuyant
sur Pinterprétation de Herzfeld qui situe le palais d’al-Mansur a ’extérieur de la mosquée, dans
I’axe opposé au mihrab, juste & ’emplacement de la tour, ’auteur trouve tentant de conclure
que lintroduction d’une tour dans la composition de la mosquée hypostyle ‘abbaside est duc
a la relation spatiale entre la mosquée et le palais couronné par sa Qubbat al-Hadra'.

Par la suite I’abandon par le calife et son administration du centre de Bagdad pour la périphérie
mettait fin & cette association palais-mosquée. Ce changement marquait e transfert du « droit
de hauteur » du calife a la mosquée, et annongait le nouveau réle joué par celle-ci en tant
qu’institution. La classe des religieux instruits, les ‘wlama’, capturait le contrdle de la loi
religieuse! Aucun signe ne pouvait 8tre plus approprié que la tour, elle-méme, guide lumineux
pour marquer ce transfert de puissance et d’autorité du palais 4 la mosquée. Les minarets
témoignaient alors, en quelque sorte, de ce divorce, et symbolisaient la séparation du sacré et
du profane.

La Bagdad ‘abbaside, qui congut une nouvelle architecture islamique, ne créa pas le minaret
pour 1’appel a la priére. Cette fonction liturgique qui occulta d’ailleurs sa signification premiére
fui fut assignée par les générations futures.

Dans la période qui suivit sa création, la diffusion du minaret-tour fut subordonnée aux
relations politiques qu’entretenaient les différentes provinces avec le pouvoir ‘abbaside. Ainsi,

Actas 1V Congresso de Estudos arabes e islamicos,
1968, Leiden, 1971. Toutefois, la date qu’il pro-
pose pour la construction du minaret-tour (618/
1221) est erronée. Cette inscription publiée par
Sauvaget a été mal localisée. Elle n’est pas
située au pied du minaret, mais sur le mur
nord; de plus, elle se rapporte & la réfection
de la cour. La tour-minaret doit avoir été élevée
en 506/1112-13, date a laquelle une inscription
signale des travaux effectués a la mosquée. Les
autres minarets-tours de la ville ayant été édifiés

BCAI 9 (1992) J. Bloom: Minaret, Symbol of Islam, recensé par S. Ory
© IFAO 2026 BCAl en ligne

en 528/1134 (masgid al-Hidr) et 530/1136 (madrasat
al-Mabrak), il est logique de penser que la
Grande Mosquée en a été dotée avant elles.
Sans doute, ce minaret a-t-il été restauré aprés
le gros tremblement de terre de 546/1151-52,
au cours duquel la ville a beaucoup souffert,
mais probablement pas en 618, comme je I’avais
d’abord cru, au vu d’une signature d’artisan a
la base du minaret, qui s’est avérée, par la
suite, concerner la construction d’une petite ins-
tallation pour les ablutions.

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

216 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 9

il fut accepté dans la Kairouan aglabide, mais ignoré des villes ot I’opposition religieuse le con-
sidérait avec suspicion. Les 3i‘ites, fervents partisans de la fusion du pouvoir religieux et du
pouvoir politique, le rejetérent comme une innovation contraire a la tradition du Prophéte. Les
conflits qu’il suscita furent particuliérement violents au Maghreb, lorsque I’avénement des
Fatimides permit aux §i‘ites d’étre en nombre suffisant pour résister aux représentants du pouvoir
‘abbaside. Cette opposition virulente dura jusqu’a P'avénement du calife al-Hakim. Celui-ci,
aprés 1’avoir interdit, décida de construire deux tours a la mosquée qu’il fit construire, décision
probablement due a son caractére fantasque! Dés lors la résistance §i'ite au minaret-tour s’effrita.
Les tours s’élevérent de plus en plus nombreuses et devinrent le lieu favori de I’adan. Cependant,
I’habitude des escaliers-minarets ne disparut pas complétement, comme en témoignent les
exemples cités par l’auteur. Quelques groupes d’irréductibles $i‘ites et ibadites se refusérent
longtemps a faire leur cette innovation. (A ce sujet, nous aurions aimé que ’auteur nous dise
quand et comment les ibadites du Mzab, qu’il ne mentionne pas, ont adopté le minaret, dont
la forme si caractéristique rappelle les tours des mosquées de la région de Haybar).

Désormais, les minarets de toutes les régions de ’empire, du haut desquels ’adan était lancé
cinq fois par jour, ou le nom des gouverneurs proclamé, contribua grandement 3 témoigner
de P’impact de I’'Islam sur ces régions et en faire le symbole de sa présence.

Cet ouvrage important marque un tournant dans I’histoire du minaret et renouvelle toute
sa problématique L’auteur s’est attaché a la définir en termes de relations avec la culture qui
I’a produite. Cette perspective d’intériorisation en fait un ouvrage de référence primordial pour
toute recherche future sur ce sujet.

Solange OrY
(Université de Provence)

Christian EWERT, Forschungen zur almohadischen Moschee 1V : Die Kapitelle der
Kutubiya-Moschee in Marrakesch und der Moschee von Tinmal. Philipp von Zabern,
Mainz am Rhein, 1991. In-4°, 406 p., 35 planches dessinées (176 figures), 68 planches
photographiques, 3 plans hors texte.

Poursuivant sans relache son ecuvre colossale sur les mosquées almohades, Christian Ewert
nous offre aujourd’hui un gros volume consacré aux chapiteaux de la Kutubiyya de Marrakech
ct & ceux de la mosquée de Tinmal.

Le recueil des 35 planches admirablement dessinées, contenant 176 figures, et les excellentes
planches photographiques rassemblant 408 exemples de chapiteaux, enfin, les plans avec réfé-
rences des chapiteaux, aident & comprendre le cheminement de I"auteur dans sa démarche vers
une typologie scientifique des matériels sélectionnés. De toute évidence, I’ouvrage n’est pas de
lecture aisée, mais il constitue une somme de références dont il ne sera plus possible de se passcr
désormais.

Aprés une bréve introduction expliquant le but poursuivi par cette enquéte, Ch.E. expose
la méthode adoptée dans I’analysc des éléments du décor et dans la progression suivie.

BCAI 9 (1992) J. Bloom: Minaret, Symbol of Islam, recensé par S. Ory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



