IV. HISTOIRE DES SCIENCES
ET DES TECHNIQUES

Danielle JACQUART et Frangoise MICHEAU, La médecine arabe et 1'Occident médiéval.
Paris, Maisonneuve et Larose, 1990 (Collection Islam-Occident VII). 271 p.+8
planches d’illustrations.

Pour un arabisant qui, depuis plus de vingt ans, a introduit dans son enseignement 1’étude
d’ouvrages médicaux arabes, dans leur texte original et leur version latine, c’est une satisfaction,
mélée de fierté, de rendre compte du beau livre que deux de ses éléves, devenues ses collégues,
viennent de publier sur la médecine arabe et I’Occident médiéval. 1l était temps, en effet, que
les arabisants frangais reprennent la place éminente qui fut naguére la leur dans I’histoire de
la médecine, et qui était restée vacante depuis la disparition du docteur Henri Renaud, il y
a presque un demi-siécle.

Les auteurs, toutes les deux historiennes, latinistes et arabisantes, étaient bien armées pour
écrire en collaboration un ouvrage sur le transfert de la médecine arabe & 1’Occident latin
médiéval. Se partageant la tache, F.M. décrit les auteurs et les ceuvres arabes, en les replagant
dans leur cadre politique et social, tandis que D. J. étudie les traducteurs et les traductions
latines, en s’attachant 2 mesurer I’influence que ces textes ont eu dans [’enseignement et la
pratique de la médecine.

Traitant d’abord de I’émergence de la médecine arabe au IX° si¢cle, F.M. rappelle 1’existence
des grands centres scientifiques du Proche-Orient avant la conquéte arabe : Alexandrie, ol
P’enseignement de la médecine était fondé sur 1’étude des Seize Livres de Galien et des Douze
Livres d’Hippocrate; Refaina, oli le médecin jacobite Sergius (m. 536) rapporta d’Alexandrie
certains ouvrages médicaux grecs qu’il traduisit en syriaque; Nisibe, ol les nestoriens intro-
duisirent ces traductions dans I’enseignement de leur célébre école, avant de les transporter
dans celle de NiSabar. Puis elle montre que la conquéte arabe n’arréta pas ce mouvement de
traduction des ouvrages médicaux du grec en syriaque, puis en arabe; mais au contraire, que
cette entreprise, encouragée par le calife al-Ma’miin, se poursuivit de 1a fin du VIII® au début
du XI° siécle, et qu’elle fut essentiellement le fait de savants chrétiens. Beaucoup de ces tra-
ducteurs ¢taient nestoriens, mais tous ne 1’étaient pas; certains d’entre eux, comme Yahya ibn
al-Bitriq, Istafan ibn Basil et Qustd ibn Liiga (cités dans la note (54) p. 43) étaient des
melkites. A juste titre, F.M. réserve une place de choix & Yiihanna ibn Masawaih (m. 857), qui
composa en arabe une quarantaine d’ceuvres originales, dont le premier recueil d’aphorismes
médicaux, le Kitab al-Nawadir al-tibbiyya, et son disciple Hunain ibn Ishaq (m. 873), traducteur
d’une centaine de traités de Galien, mais aussi auteur du premier manuel de médecine sous
forme de questions-réponses, le Kitab al-Masa’il fi I-tibb.

Aprés ce nécessaire rappel des origines de la médecine arabe, F.M. peut ensuite décrire son
apogée, avec les encyclopédies médicales rédigées en Orient, du début du X° au milieu du
XI* siécle. Parmi les nombreux ouvrages de ce genre, elle en analyse trois, qui sont de véritables

BCAI 8 (1992) D. Jacquart et Fr. Micheau: La médecine arabe et I'Occident médiéval, recensé par G. Troupeau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1991 IV. HISTOIRE DES SCIENCES ET DES TECHNIQUES 153

synthéses du galénisme gréco-arabe : le Kitab al-Hawi d’al-Razi, le Kitab al-Malaki d’al-Magiisi
et le Qaniin d’Ibn Sind. Un peu plus loin, F.M. traitera encore de Iintroduction et du dévelop-
pement de la tradition gréco-arabe en Occident musulman : 4 Kairouan au X¢ siécle, avec les
ceuvres d’Ishaq ibn ‘Imran, Ishaq al-Isra’ili et Ibn al-Gazzar; en Espagne du X° au XII® siécle,
avec les ccuvres d’al-Zahrawi, Ibn Wafid, Ibn Rusd et Ibn Zuhr.

Une fois présentées et analysées les ceuvres médicales arabes qui seront traduites en latin,
il était possible & D.J. d’étudier le processus de transmission et d’exploitation de ces ceuvres
dans ’Occident médiéval.

Aprés avoir décrit I’état de la médecine occidentale avant le XI® siécle — médecine qui se
fondait sur des textes dépourvus de toute pensée médicale théorique —, D. J. retrace I’intro-
duction de la médecine arabe en Occident au XI® siécle. Cette introduction se fit par une
premiére voie, la voie italienne, grace a la traduction d’une série d’ouvrages, effectuée par un
personnage 4 la biographie assez incertaine : Constantin I’africain (m. vers 1087). Devenu
moine 4 D’abbaye bénédictine du Mont-Cassin, Constantin traduisit plusieurs ouvrages de
médecins arabes, dont il ne mentionne pas le nom (2 une exception prés), car son but étant
de retrouver la médecine grecque, les intermédiaires arabes n’avaient pas d’intérét pour lui.
Deux de ces ouvrages, I’Isagoge de Iohannitius (= Hunain ibn Ishaq) et le Pantegni d’al-Magiisi,
allaient exercer une influence considérable sur ’enseignement de la médecine. Les traductions
de Constantin furent d’abord diffusées et commentées dans la fameuse école de Salerne au
XII¢ siécle, ol leur utilisation ne causa pas de rupture avec les textes anciens, car elles se
fondirent & eux, comme le montre D.J. a ’aide d’exemples précis dans le domaine de 1’ana-
tomie et de la pharmacopée, avant de conclure que c’est cette premiére diffusion des traduc-
tions constantiniennes qui permit a la médecine occidentale de se constituer en tant que
science.

L’autre voie, par laquelle la médecine arabe pénétra en Occident au XII® siécle, est la voie
espagnole, grice aux traductions effectuées par un chanoine de Toléde : Gérard de Crémone
(m. 1187). Traducteur particuliérement fécond, Gérard fit connaitre a 1’Occident les ceuvres
les plus originales des médecins arabes : Rhazés (= al-Razi), Avicenne (= ibn Sina), Abenguefit
(= Ibn Wafid), Alkindi, Albucassis (= al-Zahrawi). Mais de tous les textes traduits par Gérard
de Crémone, c’est le Canon d’Avicenne qui eut le plus de succds et, aprés avoir rappelé
I’histoire de son introduction en Occident, D.J. étudie son utilisation par les savants du
XIII® siécle, comme Robert Grosseteste, Roger Bacon et Albert le Grand.

D.J. examine ensuite la destinée de ces traductions d’ouvrages de médecine arabe dans les
universités d’Occident qui dispensaient un enseignement médical régulier au XIII¢ sidcle.
Ces universités étaient au nombre de trois : Montpellier, Paris et Bologne, et leurs statuts nous
ont conserveé la liste des auteurs, grecs et arabes, qui étaient & leur programme. D. J. montre
que les auteurs arabes fournirent des manuels d’enseignement et donnérent lieu & des contro-
verses qui contribuérent & la formation d’une pensée occidentale, dont le représentant le plus
original est Arnaud de Villeneuve (m. 1314), arabisant et traducteur admiratif de Rhazés
mais détracteur d’Avicenne et surtout d’Averroés. Les XIV® et XV® siécles virent la création
d’universités nouvelles et ’essor de celle de Padoue a partir de 1350. Mais a la différence des
maitres des XII° et XIII® siécles, ceux de cette époque, comme le Parisien Jacques Despars

BCAI 8 (1992) D. Jacquart et Fr. Micheau: La médecine arabe et I'Occident médiéval, recensé par G. Troupeau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

154 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 8

(m. 1458), ne commentaient plus I’Jsagoge auquel ils préféraient le Canon d’Avicenne. Et c¢’est
de Padoue que partit I’initiative de révision de la traduction latine du Canmon que réalisera
Andrea Alpago.

Mais les traductions des ceuvres médicales arabes n’étaient pas toutes destinées a 1’enseigne-
ment dans les universités, et beaucoup d’entre elles concernaient la pratique quotidienne de
la médecine. D. J. constate, en effet, que les derniéres traductions du XIII® siécle traitant en
majorité de la pratique, comme le Continens et le De Secretis medicine de Rhazés et le Theisir
d’Avenzoar, ou la pharmacopée, comme le Tacuinum sanitatis d’Ibn Butlan, le Livre des méde-
cines simples du pseudo-Sérapion, le Servitor d’Albucasis et les Grabadin du pseudo-Mésué. Tous
ces recueils servaient de guides au praticien pour la prescription d’un traitement et la confection
des médicaments par I’apothicaire.

Dans un dernier chapitre, F.M. s’interroge avec pertinence sur les raisons pour lesquelles
les ceuvres arabes de quelques grands médecins orientaux ont été ignorées des traducteurs
latins. Elle estime que certaines de ces ignorances s’expliquent par la chronologie, parce que
les auteurs de ces ceuvres, comme Ibn al-Baitar, Ibn al-Nafis et ‘Abd al-Latif al-Bagdadi, sont
postérieurs au XI° siécle, époque a laquelle le mouvement de traduction des auteurs orientaux
s’arréta; mais que d’autres ignorances ne peuvent s’expliquer que par la géographie, car les
auteurs, comme ‘Ali ibn Sahl al-Tabari et al-Biriini, sont bien antérieurs au XI® siécle. A propos
d’al-Tabari, je ne suis pas siir qu’il ait été chrétien nestorien avant de se convertir a 1’islam
(p. 263), car al-Qifti, dans la notice qu’il consacre A son pére, Rabban (Ta’rih al-hukama’,
éd. Lippert, p. 187), précise bien qu’il était un savant juif éminent, ce que vient confirmer
d’ailleurs une variante de la préface du Firdaws al-hikma (éd. Siddiqi, p. 1), ou ‘Ali ibn Sahl
lui-méme dit que son pére possédait « habileté et capacité en hébreu, philosophie et médecine ».
Enfin, F.M. examine avec beaucoup de circonspection la question d’une influence possible
des hépitaux islamiques sur les institutions charitables occidentales au Moyen Age.

En conclusion, les auteurs estiment que le transfert de la médecine arabe 3 1’Occident
médiéval fut un transfert partiel et sélectif, supposant un choix qui ne fut pas inspiré par des
considérations religieuses. Ce que les traducteurs latins du Moyen Age recherchaient, c¢’était
le galénisme qu’ils trouvérent clarifié et enrichi dans les sommes des grands médecins arabes.
Et ce sont ces textes qui ont aidé la médecine occidentale 4 se constituer aux XII® et
XIII® sigcles.

Pour terminer ce trop long compte rendu, je dirai que cette magistrale étude marque une
étape importante dans I’histoire des sciences, et quand on la compare & ’ouvrage d’Aldo Mieli
sur la science arabe et son réle dans I’évolution scientifique mondiale (1™ éd., 1938), on mesure
mieux Je chemin parcouru et les progrés accomplis grace a nos deux auteurs.

Gérard TROUPEAU
(E.P.H.E., Paris)

BCAI 8 (1992) D. Jacquart et Fr. Micheau: La médecine arabe et I'Occident médiéval, recensé par G. Troupeau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1991 1V. HISTOIRE DES SCIENCES ET DES TECHNIQUES 155

IBN AL-QUFE, Gami® al-garad fi hifz al-sihha wa daf® al-marad, édité par Sami K.
Hamarneh. Amman, Université Jordanienne, 1989. 24x 17 c¢m, 673 p. - 31 p.
d’introduction en anglais.

On doit a I’auteur, historien de la médecine arabe, plusieurs études sur ce domaine et tout
particuliérement un catalogue général des manuscrits médicaux de certains fonds arabes (Index
of the Manuscripts on Medicine, Pharmacy and Allied Sciences in the Zahiriyya Library, Damas,
1969; Index of Arabic Manuscripts on Medicine and Pharmacy at the National Library of Cairo,
Le Caire, 1967), ainsi qu’une premiére étude sur le chirurgien Ibn al-Quff (The Physician,
Therapist and Surgeon : Ibn al-Quff, Le Caire, 1974). Dans le présent ouvrage S. Hamarneh
s’est & nouveau penché sur Ibn al-Quff — médecin du VII¢/XIII®s. (630/1233-686/1286), originaire
de la ville de Kérak, au sud-ouest de la Jordanie actuelle — avec le projet d’éditer une de ses
ceuvres les plus importantes : le Gami® al-garad fi hifz al-sitha wa daf* al-marad (Traité
d’hygiéne et de thérapeutique).

Le livre comporte trois parties : 1° une longue introduction (p. 9-95) sur I’hygiéne dans la
médecine gréco-arabe, la biographie d’Ibn al-Quff et ses ceuvres; 2° I’édition du texte du Gami'
al-garad (p. 97-461); 3° les index des noms propres et titres d’ouvrages; un index des termes
médicaux et pharmacologiques; une bibliographie générale (p. 467-656). L’étude s’achéve par
un index général (p. 657-673).

L’introduction générale, qui n’apporte rien de bien nouveau, a pour objet, d’une part, de
situer la place de I’hygiéne dans la médecine ancienne jusqu’au temps d’Ibn al-Quff et, d’autre
part, de présenter ce médecin dans le contexte médical qu’il connut au Bilad al-Sam (formation,
exercice de I’art médical, production scientifique, etc...).

Dans un propos liminaire (p. 9-17) ’auteur, s’inspirant d’une biographie d’Ibn al-Quff donnée
par Qutb al-Din al-Yinini dans son : Dayl “ala mir’at al-zaman, tente de déterminer la person-
nalit¢ de ce médecin et les qualités de son ouvrage majeur, objet de la présente publication.
Or, les conclusions auxquelles aboutit S. Hamarneh relévent beaucoup trop d’une perception
apologétique et ne tiennent en aucune maniére compte des clichés récurrents qui émaillent les
notices biographiques et ne sont que le reflet d’une vision idéalisée du savant, concue par les
biographes. Ainsi des remarques telles que «Ibn al-Quff était le modéle parfait du savant, du
médecin vertueux dont la renommée était grande» inspirées par des formules du type
« Ibn al-Quff al-Karakt kana hakim fadil bari* fi I-sind@'a al-tibbiyya» sont peu révélatrices d’une
réalité car, dans leur grande majorité, les notices biographiques de médecins comportent ce
genre de notations. On doit donc les traiter avec beaucoup de prudence.

Outre le fait que 'auteur ne manifeste pas une attitude de critique historique affirmée, il
estime que le Gami* al-garad est original par son contenu et par I’élégance de son style (p. 17).
Or, les traités d’hygiéne antérieurs sont nombreux, ne serait-ce que le Tagwim al-sihha d’Ibn
Butlan qui est sGrement aussi original, encore que le concept « d’originalité » soit & prendre
avec précaution pour la période médiévale. Quant a la beauté du style, il ne nous semble pas
que les médecins arabes, qu’il s’agisse d’Ibn al-Quff ou d’autres, aient brillé de ce point de vue
par rapport aux grands wdaba’ car 1a n’était pas leur objectif. Il vaudrait mieux relever la
grande technicité de la langue de ces médecins qui est une constante remarquable.

BCAI 8 (1992) D. Jacquart et Fr. Micheau: La médecine arabe et I'Occident médiéval, recensé par G. Troupeau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



