1991 III. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 147

Marie-José JANICOT, Avoir un enfant en Egypte. Le Caire, CEDEJ, 1989. 27x 16,5 cm,
123 p.

Cette « enquéte sur les rites et comportements » a beau é&tre qualitative, elle n’en demeure
pas moins sérieusement documentée. M™° Janicot a choisi trente familles habitant vingt
quartiers du Caire en fonction d’un certain nombre de critéres (4ge, religion, origine géogra-
phique, niveau social) pour avoir un échantillon assez représentatif de la société cairote. Fai-
sant alterner entretiens directifs et bavardages a batons rompus qui se sont échelonnés pendant
six mois, deux ans ou méme davantage, elle a pu apprendre et nous montrer comment la
naissance d’un enfant est attendue et accueillie au Caire.

« Le désir d’enfant » est largement attesté. La cellule de base est la famille, donc le couple
sans enfant n’a pas de place dans la société — la notion de «couple», méme si elle
commence a apparaitre, est étrangére (20). Aussi la stérilité est-elle ressentie comme un drame
dont, a priori, la femme s’estime responsable. L’alternative c’est le divorce, rarement la poly-
gamie. Quand la stérilité persiste, les femmes ne savent littéralement plus a quel saint se vouer :
dans les milieux populaires — surtout mais pas uniquement — elles se livrent & des pratiques
plus ou moins magiques et ’on verra méme des musulmanes aller briiler des cierges a 1’église
et invoquer Ste Thérése (23).

Aussi la natalité reste-t-elle trés forte. Aprés avoir eu quelque succés, la contraception
marque le pas. Méme quand le niveau intellectuel ou/et social semblerait devoir la favoriser,
de nombreux facteurs — exposés ici — agissent comme un frein a4 une véritable limitation
des naissances — et cela, quelle que soit la religion pratiquée.

L’avortement remplace la contraception défaillante. Méme si personne ne s’y résout de
gaieté de coeur — et les hommes le rejettent plus catégoriquement — il se produit souvent.

Le chapitre II traite de la grossesse et de ’accouchement. Mé&me quand [a grossesse est
médicalement avérée, elle n’est pas forcément ébruitée par les deux futurs parents. En effet, le
« mauvais ceil » menace déja le bébé a naitre. « Envies » et jeline entrainent diverses réactions
de la part des intéressés et de leur entourage.

L’accouchement a 1’hépital devrait rallier tous les suffrages, vu les garanties qu’il est censé
présenter. Or ce n’est pas le cas : on le trouve cher, on a peur d’y mourir et, surtout, bien
des maris jaloux n’accepteraient pas que leur femme y soit touchée ou vue par des hommes
(médecins, étudiants en médecine). Aussi préfére-t-on faire venir des sages-femmes 4 domicile,
quand on en a les moyens. Pourtant, dans les milieux populaires [’accoucheuse traditionnelle
(la daya) — formée sur le tas — continue a officier; on fait d’autant plus volontiers appel a
elle qu’elle permet la présence d’un grand nombre de femmes aux cotés de la parturiente,
alors que la sage-femme et I'infirmiére qui ’accompagne mettraient tout ¢ce monde a la porte

sans ménagement.

BCAI 8 (1992) M.). Janicot: Avoir un enfant en Egypte, recensé par Ch. Vial
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

148 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 8

*
% %

L’aprés-naissance (post-partum) est une période de quarante jours, névralgique pour la mére
et I’enfant. La mére dont «le corps est resté ouvert », vidée de son énergie en somme, doit
refaire ses forces, se reposer si elle le peut et manger beaucoup — surtout du poulet. L’enfant,
lui, «n’est pas encore achevé » et pendant la premiére semaine de son existence on lui change
ses langes sans le baigner, on [’habille de vétements ayant appartenu a d’autres, on ne lui
donne pas de nom.

C’est le septicme jour, avec la féte du subi’, que la meére et 1’enfant font leur rentrée sociale.
Ce jour-la, ’enfant est enfin présenté aux parents et amis. Pour 1’occasion, il est baigné, regoit
son nom et ses vétements. Depuis la veille, des bougies ont été allumées autour de son berceau,
une cruche (simple ‘olla pour une fille, ebri’ & bec pour un gargon) décorée de bijoux se trouve
prés de sa téte, ainsi que des féves et des graines mises & germer dans de I’eau. La ddaya ou une
grand-mére place le nouveau-né sur un tamis et, aprés I’avoir secoué, le pose sur le sol ou
la mére I’enjambe un certain nombre de fois. Pour le protéger, on lui a confectionné un hégab
(sachet de toile contenant, entre autres, le reste du cordon ombilical salé et des graines). Ces
pratiques propitiatoires ne sont pas toujours forcément observées et, lorsqu’elles le sont, ne
peuvent pas €tre expliquées : « nous nous sommes conformés & la tradition », disent les inté-
ressés. La religion intervient peu finalement. La salat al-fest (priére de la bassine) qu’un prétre
dit pour le premier bain de bébé dans certains foyers chrétiens n’est pas un baptéme; elle
n’est pas plus canonique que 1’addn chuchoté dans ’oreille de certains bébés musulmans dés
leur naissance.

Malgré ce luxe de précautions, le subi® ne marque pas la fin des dangers. Jusqu’au 40° jour
au moins, la mére doit se montrer prudente pour elle-méme et pour I’enfant car le « mauvais
il » menace encore. Rien de plus anodin qu’un homme qui s’est rasé ou fait couper les
cheveux. Pourtant un tel homme est redoutable car, en entrant dans une piéce ol se trouve
la mére d’un enfant qui n’est pas encore sevré, il risque de tarir son lait. Le 40° jour marque
le véritable retour de couches pour la femme; son corps maintenant « refermé », elle peut se
laver et la musulmane achéve de se purifier en se versant quarante gobelets d’eau sur la téte.

On peut fixer 13, la rentrée dans le giron de la communauté religieuse : le petit musulman est
en général circoncis entre le 7¢ et le 40° jour; la mére chrétienne recommence 3 aller 4 la messe
ce jour-la.

Ce petit livre apporte une foule de renseignements précis (composition du mugat — boisson
fortifiante pour faciliter 1’accouchement — et du buhitr — encens pour chasser le mauvais
il — etc...). M™° J. n’hésite pas & nous décrire par le menu la célébration du subi® (93) ou
la configuration d’une salle de bains dans une famille modeste (70). Mais, par ailleurs, elle sait
donner P’information naturellement poétique (le placenta doit &tre jeté dans le Nil, avec le
sourire) ou citer textuellement une expression particuliérement heureuse. Ainsi de cette future
mére qui, ne bénéficiant pas de 1’échographie, ignore le sexe de I’enfant qu’elle porte : « Je suis
comme une pastéque ou un melon. On ne sait ce qu’il y a dedans ».

Charles ViaL
(Aix-en-Provence)

BCAI 8 (1992) M.). Janicot: Avoir un enfant en Egypte, recensé par Ch. Vial
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1991 HI. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 149

Donnan HASTINGS, Marriage among Muslims. Preference and choice in Northern
Pakistan. Delhi, Hindustan Publishing Corporation, Leiden, E.J. Brill, 1988. 231 p.

Une introduction et une conclusion a allure théorique examinent la pertinence et 'impor-
tance de la notion de « mariage préférentiel » qui caractérise, si on suit Cl. Lévi-Stauss, les
structures complexes de parenté en usage dans différentes sociétés d’Occident et d’Orient
et notamment dans le monde musulman.

Il 'y a 1a toute une série de notations critiques qui s’en prennent finalement aux catégories
de la pensée scientifique sur le mariage, jugées trop structurelles, pour les confronter avec les
pratiques et les expressions sociales directes des acteurs du phénoméne.

Voici quelques-unes des questions posées : & partir de quel degré de consensus dans une
population donnée peut-on parler de mariage prescriptif (obligatoire) ou préférentiel? A partir
de quel taux statistique? Quel est le degré d’imprécision affectant les termes de parenté
relevés sur le terrain et transcrits ensuite par le chercheur en catégories souvent trompeusement
précises? De fagon plus générale, quel est 1’écart entre ce qui se dit et ce qui se pratique?
Décidément sceptique, ’auteur se demande si la science ne s’est pas engagée dans 1’étude
«d’un systéme terminologique au sujet du mariage plutét que dans le systéme du mariage
lui-méme ».

De sa propre étude de terrain dans un village du nord-est du Pakistan, en 1977-1978, a
laquelle est consacrée la partie centrale monographique de ’ouvrage, il sortira convaincu que
I’analyse du mariage en termes de préférence pour telle ou telle catégorie de parenté proche
est insuffisante, voire erronée, car tout a fait incapable d’expliquer dans la pratique tel ou tel
choix de conjoint. En réalité, dira-t-il, « mes données de terrain montrent que chaque mariage
particulier est la résultante de la conjonction et de la convergence de préférences multiples,
qu’une seule d’entre elles ne peut expliquer. Les gens adoptent une stratégiec 4 propos du
mariage; ils ne se contentent pas de voir leur fils ou leur fille mariés mais poursuivent aussi
d’autres objectifs : reproduction de la famille, alliance avec des groupes influents, maintien
de liens avec des familles particuliéres, etc. Toutes sortes de considérations 2 l’intérieur et 2
Pextérieur de la parenté entrent en ligne de compte pour déterminer un choix.» (trad.
p. 208-209).

On aura compris que la thése de l’auteur s’appuie sur une idée double, & savoir que les
individus ont la faculté de poser des choix qui tiennent compte des contraintes culturelles,
sociales et économiques de leur milieu et que ces motivations individuelles pésent d’un poids
sociologique déterminant, seul capable d’expliquer les choix matrimoniaux spécifiques.

On aura compris aussi qu’il s’agit d’une thése antistructuraliste et que ses racines épisté-
mologiques sont & rechercher dans ’évolution générale des idées occidentales actuelles ot la
primauté a été redonnée, par un mouvement de balancier, au sujet individuel et 4 la personne,
aprés des décennies d’explications en termes de structures et de systémes sociaux ou logiques.

Il faut ajouter que, dans la mesure ou I’étude de terrain s’est faite en 1977 et en 1978, il
n’est pas non plus impensable que les théses individualistes de [’auteur aient rejoint une
évolution propre a la société pakistanaise et allant dans le sens d’une plus grande initiative
individuelle, face 4 des normes collectives en voie de transformation.

11 A

BCAI 8 (1992) M.). Janicot: Avoir un enfant en Egypte, recensé par Ch. Vial
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



