144 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 8

entre les différents Etats (de types laiciste, conservateur, traditionaliste) & propos des codes de
la famille ou de I’accés des femmes a la citoyenneté par les droits civiques, la législation islamique
et le « statut personnel » qui s’en inspire continuent a privilégier la femme dans sa seule fonction
de procréation comme ’instrument de reproduction du systéme sociétal, plus que comme un
individu dont il importe de reconnaitre les droits.

Les deux exemples fournis par I’Algérie et I’Egypte prouvent que ce modéle est aujourd’hui
en crise. Touchées dans leur fondement par une conception de la modernité importée de
I’Occident, les sociétés du monde arabe se sont trop profondément modifiées pour se permettre
un réel et conséquent retour aux sources, en pronant de revenir au mode de vie antérieur comme
le réclament les intégristes par surenchére nationaliste, dans une affirmation des valeurs de
I’islam face aux valeurs occidentales jugées inadéquates. Ce mode de fonctionnement de type
réactionnel et défensif ne peut en aucun cas étre constructif et conduire a penser la modernité
en dehors des normes occidentales. D’ailleurs, la question reste posée: n’y aurait-il qu’une
seule forme de modernité? C’est a ces sociétés elles-mémes de répondre.

Concevoir, penser et mettre en ceuvre une société future en marche vers la modernité avec le
souci justifié de préserver son identité profonde. D’autres sociétés comme le Japon semblent
y étre parvenues.

La femme « voilée » cimente I’ordre moral islamique, ordre a la fois social et conventionnel,
tant il est vrai que les efforts déployés par une minorité pour s’extirper de la batardise risquent
d’entrainer un effondrement des bases familiales et patriarcales sur lesquelles reposent ces sociétés.
La femme en terre d’islam demeure le symbole vivant d’une civilisation antique et pourtant
en transition, ou le dogme de la tradition n’est plus acceptable et ol le progrés que constitue
son émancipation ne l’est pas encore.

Mireille PARIS
(C.N.R.S., IREMAM, Aix-en-Provence)

Caridad Ruiz DE ALMODOVAR SEL, Historia del movimiento feminista egipcio. Universidad
de Granada, 1989. 21 x 14 c¢cm, 270 p.

En un volume de dimension finalement modeste, M™¢ Ruiz a écrit une histoire compléte
du mouvement féministe égyptien. On trouve ici 1’essenticl dune thése soutenue a I’université
de Grenade et parue en microfiches en 1986. Trés logiquement cette étude se présente en trois
parties : le point sur 'avant-féminisme (1 chap.), le féminisme (les précurseurs, 1 chap.; le
mouvement féministe proprement dit, 1 chap.) et le bilan du féminisme (1 chap.).

Au XIX* siécle, la situation de la femme en Egypte — pays majoritairement musulman —
apparait commandée par le sort que lui réserve la loi musulmane. 11 serait excessif de prétendre
que le Coran prone une parfaite égalité entre I’homme et la femme. Du moins s’emploie-t-il
a améliorer ce qu’était la condition féminine en Arabie avant [’islam, de méme qu’il dresse
dans de nombreux versets des garde-fous non négligeables contre 1’autoritarisme et 1’absolu-
tisme masculins. Or tout se passe, montre M™¢ R., comme si la conscience collective musulmane
s’était appliquée pendant ces douze siécles a ignorer ou 4 gommer les avantages ou garanties

BCAI 8 (1992) C. Ruiz de Almodovar Sel: Historia del movimiento feminista egipcio, recensé par Ch. Vial
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1991 III. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 145

résultant pour la femme de la prédication muhammadienne. L’esprit, et parfois la lettre, de
la Sari'a sont enfreints par I'usage. C’est ce qui se passe dans le cas du mariage, de la poly-
gamie, du divorce et de I’héritage. Pour mieux tenir la femme, le musulman égyptien a ac-
cueilli des coutumes étrangéres : I’excision, d’origine africaine, appellée ici « circoncision
masculine » et que le rite chaféite rend obligatoire; la claustration des femmes, le port du voile,
trés ancienne coutume proche-orientale, dont ['usage s’est également répandu chez les Arabes
a I’époque abbasside. Le systéme social arabe, enfin, fondé sur la suprématie de I’homme
— il est patriarcal, patrilinéaire, patrilocal —, s’allie & la religion ainsi comprise pour assigner
son rdle & chacun des époux : I’homme doit pourvoir 2 la subsistance de la famille, tandis que
la femme est chargée de la fonction de reproduction et des tiches domestiques. « Paradoxale-
ment, dit M™¢ R., cette structure sociale a été conservée et renforcée par les méres et les
autres membres féminins de la famille » (37).

Pourtant, dés le début du XIX® siécle, des facteurs de changement apparaissent. Aprés
’expédition frangaise et I’établissement de la dynastie de Muhammad ‘Ali, I’occidentalisation
et le progrés économique et social aménent une transformation de la structure familiale, la
famille devenant plus nucléaire, ce qui permet a la femme de mieux se défendre. Des réfor-
mateurs politiques, religieux et sociaux appellent & reconsidérer la place qui est faite & la
femme : d’al-Tahtawi & Muhammad ‘Abduh et & Qasim Amin, ils montrent que la femme est
un étre sensible et intelligent et que le pays a tout intérét a lui permettre de s’instruire, de
se former et de travailler. L’immigration libanaise, d’autre part, entraine l’apparition de

périodiques dirigés par des femmes — chrétiennes le plus souvent — qui militent dans
le méme sens. Les partis politiques — le parti national d’abord puis le Wafd qui, dés sa
fondation en 1918, se dote d’une « Commission des dames» — répercutent les doléances

féminines. Enfin, le role social important assumé par les sociétés philanthropiques animées
par des femmes et dirigées par des princesses de la famille régnante, le patriotisme des mani-
festantes qui défilent plusieurs fois dans les rues du Caire en 1915 pour protester contre
I'exil de Sa'd Zaglil, prouvent que les femmes sont capables de se réunir, d’agir et de
se faire entendre.

C’est en 1923 que le féminisme se structure avec la création de 1’Union féministe
égyptienne (U.F.E.), qui durera jusqu’a sa dissolution par Nasser en 1957. Cette association
recrute dans les hautes et moyennes classes de la société, a I’'image de sa fondatrice Huda
Sa‘rawi, grande bourgeoise et épouse d’un politicien important qui fut plusieurs fois ministre.
Sauf a ses débuts, I’'U.F.E. ne sera pas inféodée & un parti. Elle agit ou tente d’agir sur le
gouvernement mais aussi sur I’opinion publique, ce qui lui sera plus facile quand elle disposera
d’une revue, ’Egyptienne qui sort en francais dés 1925 et seulement douze ans plus tard en
arabe. L’action est menée sur plusieurs plans :

— féministe : certains objectifs sont atteints plus ou moins rapidement (Age minimum 16
ans pour le mariage des filles, égalité des deux sexes devant 1’enseignement) mais dés que ’on
tente de toucher au «statut personnel » les résistances sont vives : 1’assignation a résidence
de I’épouse rétive (bayt al-ta‘a) demeure, la répudiée n’a pas droit A une pension alimentaire,
la polygamie n’est ni supprimée ni réglementée.

11

BCAI 8 (1992) C. Ruiz de Almodovar Sel: Historia del movimiento feminista egipcio, recensé par Ch. Vial

© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

146 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 8

— politique : H. Sa‘rawi et ses amies prennent trés tot leurs distances par rapport au Wafd
qu’elles accusent de mollesse vis-a-vis des Anglais. Elles ont une position en fleche sur la
question de la Palestine.

— social : activité philanthropique et demande en 1937 d’un ministére des Affaires sociales.
Celui-ci sera créé en 1939,

— international : M™¢ R. donne une liste détaillée des congrés et conférences auxquels
I’U.F.E. a participé.

Lorsque I’U.F.E. féte son jubilé en 1973, on s’apergoit qu’elle est loin d’avoir atteint tous
ses objectifs. Cependant « I'intégration de la femme égyptienne a la vie sociale et politique »
— titre du dernier chapitre — a bien eu lieu. En ce qui concerne 1’enseignement, le rdle de
I’Union a été déterminant. Pour nous contenter de I’enseignement supérieur, signalons qu’en
1929 les premiéres jeunes filles s’inscrivent & la faculté des lettres du Caire, les scientifiques le
feront P’année suivante et en 1962 al-Azhar accepte d’inscrire celles qui s’intéressent & 1’étude
des sciences de la religion.

Le droit au travail sera plus dur & obtenir. Les féministes ne se sont guére occupées du
sort des paysannes et des ouvriéres, pourtant M™¢ R. consacre quelques pages a évoquer les
lenteurs de la 1égislation a leur sujet. Ensuite, elle nous renseigne par le menu sur les carriéres
s’offrant aux diplomées : métiers de la santé, journalisme, enseignement, barreau, professions
scientifiques, etc... et termine par le corps diplomatique, le dernier que la femme ait pu
intégrer. Trois professions lui demeurent pourtant interdites encore en 1988 : juge, gouverneur,
maire.

Les droits politiques ont été assurément les plus difficiles a conquérir. Les féministes les
avaient placés aprés toutes leurs revendications, jusqu’au jour ol Durriyya Safiq décida de
s’y consacrer totalement. L’association Bint al-Nil et la revue du méme nom qu’elle fonde
en 1948 n’ont pas d’autre objectif. Aprés trois années passées a sensibiliser 1’opinion publique,
elle décide d’agir. Avec ses amies, elle monte des opérations de commandos féminins et des
actions destinées a frapper les esprits, en faisant preuve d’un sens aigu de la publicité : assaut
du Parlement, siége de la banque Barclay’s, premiére gréve de la faim, deuxiéme gréve
de la faim. Cette deuxiéme gréve commence le 6 février 1957. Elle proteste non seulement
contre le retard mis par le nouveau régime a satisfaire la demande du droit de vote par la
femme, mais aussi contre le caractére dictatorial du pouvoir de Nasser. Ce sera sa perte, car
toutes ses compagnes se désolidarisent d’elle. Aprés douze jours de gréve, elle rentre chez elle.
Nasser est bien décidé a lui faire payer son audace. La police I'importune, ou ennuie son
entourage. Dix-huit ans aprés, elle se suicide.

Pourtant un mois s’était & peine écoulé depuis sa gréve de la faim que sortait, le 10 mars
1957, la loi n® 73 qui reconnait a la femme le droit de voter et d’étre élue. Il y aura sept
canditates aux législatives de 57, deux seront élues. Durant les années suivantes, trois femmes
seront ministres des Affaires sociales.

Charles VIAL
(Aix-en-Provence)

BCAI 8 (1992) C. Ruiz de Almodovar Sel: Historia del movimiento feminista egipcio, recensé par Ch. Vial
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1991 III. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 147

Marie-José JANICOT, Avoir un enfant en Egypte. Le Caire, CEDEJ, 1989. 27x 16,5 cm,
123 p.

Cette « enquéte sur les rites et comportements » a beau é&tre qualitative, elle n’en demeure
pas moins sérieusement documentée. M™° Janicot a choisi trente familles habitant vingt
quartiers du Caire en fonction d’un certain nombre de critéres (4ge, religion, origine géogra-
phique, niveau social) pour avoir un échantillon assez représentatif de la société cairote. Fai-
sant alterner entretiens directifs et bavardages a batons rompus qui se sont échelonnés pendant
six mois, deux ans ou méme davantage, elle a pu apprendre et nous montrer comment la
naissance d’un enfant est attendue et accueillie au Caire.

« Le désir d’enfant » est largement attesté. La cellule de base est la famille, donc le couple
sans enfant n’a pas de place dans la société — la notion de «couple», méme si elle
commence a apparaitre, est étrangére (20). Aussi la stérilité est-elle ressentie comme un drame
dont, a priori, la femme s’estime responsable. L’alternative c’est le divorce, rarement la poly-
gamie. Quand la stérilité persiste, les femmes ne savent littéralement plus a quel saint se vouer :
dans les milieux populaires — surtout mais pas uniquement — elles se livrent & des pratiques
plus ou moins magiques et ’on verra méme des musulmanes aller briiler des cierges a 1’église
et invoquer Ste Thérése (23).

Aussi la natalité reste-t-elle trés forte. Aprés avoir eu quelque succés, la contraception
marque le pas. Méme quand le niveau intellectuel ou/et social semblerait devoir la favoriser,
de nombreux facteurs — exposés ici — agissent comme un frein a4 une véritable limitation
des naissances — et cela, quelle que soit la religion pratiquée.

L’avortement remplace la contraception défaillante. Méme si personne ne s’y résout de
gaieté de coeur — et les hommes le rejettent plus catégoriquement — il se produit souvent.

Le chapitre II traite de la grossesse et de ’accouchement. Mé&me quand [a grossesse est
médicalement avérée, elle n’est pas forcément ébruitée par les deux futurs parents. En effet, le
« mauvais ceil » menace déja le bébé a naitre. « Envies » et jeline entrainent diverses réactions
de la part des intéressés et de leur entourage.

L’accouchement a 1’hépital devrait rallier tous les suffrages, vu les garanties qu’il est censé
présenter. Or ce n’est pas le cas : on le trouve cher, on a peur d’y mourir et, surtout, bien
des maris jaloux n’accepteraient pas que leur femme y soit touchée ou vue par des hommes
(médecins, étudiants en médecine). Aussi préfére-t-on faire venir des sages-femmes 4 domicile,
quand on en a les moyens. Pourtant, dans les milieux populaires [’accoucheuse traditionnelle
(la daya) — formée sur le tas — continue a officier; on fait d’autant plus volontiers appel a
elle qu’elle permet la présence d’un grand nombre de femmes aux cotés de la parturiente,
alors que la sage-femme et I'infirmiére qui ’accompagne mettraient tout ¢ce monde a la porte

sans ménagement.

BCAI 8 (1992) C. Ruiz de Almodovar Sel: Historia del movimiento feminista egipcio, recensé par Ch. Vial
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



