138 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 8

prose rimée de 1’ouvrage, ce qui lui permet de nous présenter 1’auteur comme un « orpailleur »
au travail! Il lui arrive d’oser — & juste raison — traduire littéralement certaines tournures :
« lorsque I’épine des Francs se renforga » (p. 65). Cela contribue & donner au récit un cachet
qui s’apparente a celui des Lettres Persanes, par exemple lorsqu’on évoque la garde sultanesque
de Charles X ou de Louis-Philippe (p. 253). En régle générale, A. L. tient a tout traduire. Il lui
arrive parfois de tronquer une citation poétique trop longue ou de raccourcir 1’éloge final de
Muhammad °‘Ali parce qu’il contient des « expressions hyperboliques maladroites ». Mais le
plus souvent il tient & restituer I’exacte formulation de Rifa‘a, arsenal culturel compris, quitte
a nous indiquer dans une note les tenants et aboutissants de I’image employée, voire la stratégie
qui commande la citation. Ainsi la note 21 commente le subtil recours de I’auteur 4 un poéme
chiite du XVII® siécle pour montrer combien ce dénigrement de toute recherche est périmé a
I’époque moderne ol tout pousse a4 apprendre « les sciences, les arts et les métiers utiles ».

Charles ViaL
(Aix-en-Provence)

Farzana SHAIKH, Community and Consensus in Islam. Muslim Representation in Colonial
India, 1860-1947. Cambridge, Cambridge University Press, 1989. In-8°, xiv-+255 p.,
1 carte, glossaire, index, bibliographie.

Quand en 1947 I’Inde britannique devint indépendante, la Ligue musulmane dirigée par
Muhammad ‘Ali Jinnah obtint la « partition » du sous-continent et la création d’un Etat a
majorité musulmane, le Pakistan, séparé de I’Inde & majorité hindoue; et cela contre la volonté
a la fois du parti du Congrés dominé par les hindous qui voulait une Inde unifiée et de la majorité
des ‘ulama’ qui s’étaient alignés sur ce parti. Comment ce projet d’un Etat musulman a-t-il pu
étre congu? Comment se fait-il qu’aux élections législatives de 1946, véritable référendum
d’auto-détermination, I'immense majorité des musulmans — méme ceux qui étaient destinés
a rester en Inde comme « otages» aient voté pour la Ligue musulmane et rendu possible le
Pakistan? Comment rendre intelligible ce processus qu’on appelle « séparatisme musul-
man» ?

Les historiens et politologues en donnent le plus souvent des explications que je qualifierais
d’artificialistes. Minimisant ce qui sépare hindous et musulmans sur le plan social et idéologique,
ils attribuent un poids décisif a la politique des colonisateurs et aux manceuvres intéressées d’une
¢lite musulmane qui utilisait 4 son avantage les symboles religieux. Ces vues, popularisées par

1. Peter Hardy, The Muslims of British India, versity Press, 1974. David Page, Prelude to
Cambridge, Cambridge University Press, 1972. Partition : the Indian Muslims and the imperial
Francis Robinson, Separatism among Indian System of Control, 1920-1932, Delhi, Oxford
Muslims. The Politics of the United Provinces University Press, 1982.

Muslims 1860-1923, Cambridge, Cambridge Uni-

BCAI 8 (1992) F. Shaikh: Community and Consensus in Islam. Muslim Representation in Colonial India, 1860-1847, recensé par M. Gaborieau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1991 III. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 139
Paul Brass et récemment reprises par Ayesha Jalal!, rendent difficilement intelligibles les tra-
giques événements de 1947 : pour A. Jalal, la partition, au fond, n’a été voulue par personne,
pas méme par Jinnah; les musulmans indiens ont été manipulés par les colonisateurs et par
leurs é€lites. Est-ce qu’une adhésion aussi massive, entérinée par le vote de 1946, peut étre le
résultat d’une simple manipulation?

Farzana Shaikh ne le croit pas. Elle prend le contrepied des interprétations en vogue : selon
clle, I’idée du Pakistan, et les motivations de ceux qui l’ont fait, s’expliquent par une vue
islamique de I’action politique et de ses fins; les fondateurs du Pakistan s’inscrivaient dans le
droit fil de la pensée musulmane sur la politique. Ce livre n’est ni un nouveau récit historique,
ni une nouvelle analyse politologique; c’est un travail d’interprétation et d’exégése. Pour le
faire, F. Shaikh ne s’est pas limitée aux sources conventionnelles; elle a systématiquement
dépouillé les ouvrages ourdous et anglais qui explicitent les présupposés idéologiques de I’action
politique. Elle a mis les idées exprimées par les musulmans indiens en rapport avec la pensée
politique musulmane traditionnelle et avec les courants idéologiques modernes dans le reste
du monde musulman. Elle renoue ainsi avec une tradition d’interprétation aujourd’hui un peu
oubliée qui avait été brillamment illustrée par Leonard Binder et Kenneth Cragg 2.

Le chapitre premier explicite la problématique et les concepts de base de I’étude en esquissant
«le modéle de I’action politique musulmane ». Pour la tradition, le point de référence de ’action
politique n’est pas d’abord un Etat, ni une hypothétique nation, ni I’individu, mais la commu-
nauté religieuse; ’action politique des musulmans s’ordonne donc en fonction de la umma, la
communauté des croyants qui est unie dans sa soumission a la Loi, Sari'a, et qui s’exprime &
travers le consensus, igmd‘. Cette communauté se pose en s’opposant aux autres communautés
religieuses, les ahl al-dimma : D’insistance sur cette coupure est caractéristique de la politique
musulmane, méme dans ses formes récentes, y compris chez les penseurs modernistes du
Pakistan. La communauté musulmane, d’autre part, a vocation & exercer un pouvoir politique
qui la rende maitresse de sa destinée, et libre de modeler sa vie selon les normes révélées. Ces
présupposés étant constants, reste a savoir comment ils se manifestent dans la politique mu-
sulmane du sous-continent. Quels seront les représentants de la communauté qui formuleront
le consensus? A travers quelles institutions se définira cette communauté? De quelle fagon
accédera-t-elle au pouvoir?

L’argument est noué dans les deux chapitres suivants qui traitent de la représentation. Le
chap. 2 analyse les conceptions des colonisateurs; il montre comment les idées des Whigs et des
utilitaristes ont inspiré la mise en place des institutions électives en Inde & la fin du XIX¢s.; il
donne raison dans une certaine mesure aux explications artificialistes qui ont insisté sur la

1. Paul Brass, Language, Religion and Politics of India’s Partition : The Revisionist Perspec-

in North India, Cambridge, Cambridge University
Press, 1974. Ayesha Jalal, The Sole Spokeman :
Jinnah, the Muslim League and the Demand for
Pakistan, Cambridge, Cambridge University Press,
1985. Pour un compte rendu détaillé de tous
ces travaux, voir Asim Roy, ¢ The High Politics

tive ’, Modern Asian Studies, 24/2, 1990, p. 385-408.

2, Leonard Binder, Religion and Politics in
Pakistan, Berkeley, University of California Press,
1963. Kenneth Cragg, Counsels in Contemporary
Islam, Edinburgh, Edinburgh University Press,
1965.

BCAI 8 (1992) F. Shaikh: Community and Consensus in Islam. Muslim Representation in Colonial India, 1860-1847, recensé par M. Gaborieau

© IFAO 2026 BCAl en ligne

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

140 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 8

vision coloniale de 1'Inde comme peuplée de communautés religieuses bien délimitées et
antagonistes qui devaient avoir une représentation politique distincte, issue de ses élites. Mais la
nouveauté du livre, dans le chap. 3, est de montrer que la tradition musulmane avait des concep-
tions analogues: les intéréts de la communauté musulmane doivent étre défendus par ses propres
représentants, recrutés au sein de ses élites traditionnelles. C’est la convergence de ces deux
points de vue qui a rendu possible 1’émergence du séparatisme musulman a la fin du XIX® si¢cle
sous 'impulsion de Sayyid Ahmad Han et de Sayyid Amir ‘Ali

Le reste du livre analyse les étapes de son évolution. Le chap. 4 montre comment, entre 1900
et 1909, les notables musulmans créérent leur parti, la Ligue musulmane (1906), obtinrent la
mise en place d’électorats séparés (1909), traduisant dans les institutions le clivage entre les
communautés religieuses. Les musulmans indiens acquirent ainsi une personnalité distincte :
partie de la umma universelle, la communauté locale prend en main sa destinée politique; on
I’appelle millat ou gawm, selon qu’on insiste sur ses aspects religieux ou politiques. Le dernier
terme prendra d’ailleurs le sens de «mation» pour justifier le Pakistan.

Le chap. 5 est consacré a la recherche du consensus, igma‘, au sein de cette nouvelle représen-
tation de 1909 4 1939 : ces trois derniers termes (millat, qawm, igma‘) figurent dans le titre du
livre et leur reproduction en calligraphie arabe illustre la couverture. Cette période vit [’entrée
définitive en politique des musulmans indiens avec le mouvement pour la défense du califat
(1920-1924); elle vit aussi la bifurcation au sein de la communauté musulmane entre la majorité
qui se ralliera finalement & la Ligue pour fonder le Pakistan, et une minorité de nationalistes
qui choisirent de collaborer au sein du Congrés avec la majorité des ‘wlamad’; mais méme ces
nationalistes insistérent pour maintenir une coupure religicuse et sociale entre musulmans et
non-musulmans, notamment par la préservation dans 1'Inde indépendante, d’un statut
personnel qui échappe au droit civil commun. La notion de consensus subit une réinterprétation
moderniste : il cessa d’étre le monopole des ‘ulama’ pour &tre revendiqué par des élites nouvelles,
notamment les représentants élus.

Restait & assurer le pouvoir pour cette communauté reformulée. C’est I’objet du chap. 6:
« Musulmans et non-musulmans : la logique de la parité, 1937-1947 ». L’auteur donne de
I’ascension fulgurante de Jinnah, et de son succés dans 1’obtention du Pakistan, une interpré-
tation totalement opposée a celle de A. Jalal. Jinnah ne se livra pas seulement & un coup de
poker audacieux : il incarna avec succés la revendication de la tradition islamique selon
laquelle la communauté musulmane doit rester politiquement distincte et ne peut admettre de
représentation qu’issue de son sein. La Ligue ne pouvait faire aboutir cette revendication qu’en
se posant comme seul porte-parole des musulmans, et en se plagant sur un pied d’égalité — en
dépit de I’infériorité numérique (24%) — avec le Congrés qui représentait avant tout les
hindous. Comme une telle revendication était inacceptable dans la démocratie a 1’occidentale
voulue par le Congrés, la partition était inévitable — et Jinnah ne pouvait pas ne pas le
savoir.

Ce livre montre le séparatisme sous un jour nouveau et le rend plus intelligible. Il fait avancer
notre connaissance de la pensée politico-religieuse des musulmans du sous-continent, qui reste
trés lacunaire : il rétablit des chainons manquants dans I’histoire de I’interprétation de certains
concepts comme celui d’igma‘, et nous introduit & 1’étude de certains penseurs, notamment

BCAI 8 (1992) F. Shaikh: Community and Consensus in Islam. Muslim Representation in Colonial India, 1860-1847, recensé par M. Gaborieau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1991 I11. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 141
pakistanais, qui nous sont encore pratiquement inconnus. Parmi les livres récents sur la politique
musulmane moderne dans le sous-continent”, celui-ci est assurément le plus novateur; nous
espérons qu’il aura une suite. '
Marc GABORIEAU
(Paris, CNRS/EHESS)

Juliette MINCES, La femme voilée, I'Islam au féminin. Paris, Calmann-Lévy, 1990. 235 p.

Dans cet ouvrage, Juliette Minces, sociologue et anthropologue de terrain, spécialisée dans
les questions de ’immigration, intéressée au statut des femmes en pays d’Islam, fait le point
sur I’évolution de la condition féminine dans cet espace géo-culturel, dix ans aprés la publication
de son livre intitulé La femme dans le monde arabe. Ce travail volontairement restreint au monde
arabe est aussi le fruit de réflexions enrichies par des expériences étendues a d’autres sociétés
patriarcales du Tiers-Monde. Il est le produit d’observations faites lors de séjours et de voyages
prolongés dans le monde musulman, de I’Iran et la Turquie au Maghreb et au Proche-Orient,
en passant par le continent indien, 1’Afrique noire et les républiques musulmanes d’Union
Soviétique.

Dans une premiére partie, elle analyse & partir d’un éclairage nouveau les formes quotidiennes
de ’oppression; dans une deuxiéme partie, elle fait le point sur le statut juridique de la femme.
Puis, plutdt que de présenter une série de monographies sur chacun des pays arabes, I’auteur
a choisi d’illustrer sa démonstration en troisiéme partie de 1’ouvrage par deux exemples-types,
’Algérie et I’Egypte, & partir desquels elle estime qu’il est possible de dégager des conclusions
plus générales, signifiantes pour le présent et ’avenir de la question féminine dans le monde
arabe.

Ou en est donc la libération de la femme dans cette région du monde aujourd’hui en 19907
Tel est 1’objectif de cette réflexion dont les critéres de référence sont nécessairement fondés sur
des valeurs universelles qui prédominent dans le monde occidental : esprit critique, égalité des
droits et démocratie. L’auteur procéde a un bilan global d’évaluation de la condition des femmes
au quotidien, toutes couches sociales confondues, aprés I’étape de la modernisation engagée
par certains Etats au lendemain des indépendances et suite aux bouleversements politiques
intervenus ces dix derniéres années dans le monde arabo-musulman : la révolution iranienne
de Khomeiny, I’expansion de l’intégrisme musulman et le probléme de I'intégration de popu-
lations musulmanes immigrées, culturellement attachées a l’islam, tel qu’il se pose dans les
démocraties occidentales. D’aprés ’auteur, le bilan est peu encourageant et plutét globalement

4. M. Yusuf Abbasi, London Muslim League Provincial Politics and the Pakistan Movement :

(1908-1928) : An Historical Study, Islamabad,
National Institute of Historical Study, 1988.
David Gilmartin, Empire and Islam : Punjab and
the Making of Pakistan, Berkeley, University of
California Press, 1988. Ian Talbot, Punjab and
the Raj, 1849-1947, Delhi, Manohar, 1988; et

The Growth of the Muslim League in North West
and North East India 1937-1947, Karachi, Oxford
University Press, 1988. Ayesha Jalal, The State
of Martial Rule. The Origins of Pakistan’s
Political Economy of Defence, Cambridge, Univer-
sity Press, 1990.

BCAI 8 (1992) F. Shaikh: Community and Consensus in Islam. Muslim Representation in Colonial India, 1860-1847, recensé par M. Gaborieau

© IFAO 2026 BCAl en ligne

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



