1991 III, HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 113

en relevés et dessins d’architecture, et enrichi par une étude technique du dispositif militaire,
il sera utile tant aux historiens et archéologues de la conquéte portugaise, en général, ou plus
particuliérement, dans le golfe Arabo-Persique, qu’aux spécialistes d’art militaire.

Claire HARDY-GUILBERT
(C.N.R.S., Paris)

Historia de Espand, 3, Al-Andalus : musulmanes y cristianos (siglos VIII-XIIT). Barcelona,
Planeta, 1989. 591 p.

Ce troisiéme volume d’une histoire générale de I’Espagne, qui en comportera douze, conte
une double histoire en perspectives alternantes. Le premier chapitre : « Al-Andalus », de Pedro
Chalmeta, et le quatriéme : « Les nouveaux musulmans », de Pierre Guichard, présentent les
musulmans dans la Péninsule, jusqu’a la reconquéte du royaume de Grenade. Le second chapitre :
« La création des noyaux chrétiens de résistance », de José Maria Minguez Fernandez, et le
troisiéme chapitre : « Féodalisme et expansion (XI®-XIII® siécles) » de José Maria Salrach
Marés, relatent la croissance des noyaux chrétiens dans leur extension vers le sud qui n’efface
pas leurs différends, parfois guerriers. Il n’est question que d’invasion et de reconquéte. Les
musulmans, ayant rapidement envahi la Péninsule, laissent intacte la frange cantabrique d’ou
surgissent des pouvoirs en principe sans idée de récupération de la Meseta. Ne pouvant rendre
compte de la richesse de cet ouvrage en son entier, je m’attarderai sur les deux chapitres relatant
I’aventure musulmane en Espagne.

Le premier chapitre, intitulé « al-Andalus », fait le récit des événements politiques de la
conquéte au califat, tout en réinterprétant les faits, la pénétration musulmane, 1’organisation
de la conquéte et les bases de la coexistence entre Arabes, Berbéres et Mozarabes. Pedro Chalmeta
présente la période des gouverneurs (711 & 756); la récupération des terres par I’Etat; I’affrontement
entre Qaysi et Yéménites; la rébellion berbére et ses conséquences; le contexte politique des
années 720 a 755, dans une synthése des structures politiques d’al-Andalus devant devenir le
substrat du régime omeyyade occidental. Sont présentés briévement les régnes de “Abd al-Rahman
I (755-788), Hisam b. ‘Abd al-Rahman (788-796), al-Hakam b. Hi¥dm (796-822), “Abd al-Rahman
IT b. al-Hakam (822-852), Muhammad b. ‘Abd al-Rahman (852-886), al-Mundir et "Abd Allih
b. Muhammad (886-912), avant le grand régne de "Abd al-Rahman III al-Nasir (912-961).

La publication intégrale du texte de « vasselage » (p. 82-85) accordé & Muhammad b. Haim
de Saragosse (937) est fondamentale pour comprendre quels liens de dépendance pouvaient
unir les anciens « seigneurs » andalous a 1’autorité califale. Connaissance indispensable pour
saisir les conditions dans lesquelles, aprés la Fitna, apparaitront les rois de Taifas (mulik
al-tawd@’if). A une politique extérieure dynamique, marquée de tout I’apparat de I’Etat, devait
succéder la disparition du califat (961-1031). Les régnes d’al-Hakam b. “Abd al-Rahman
(961-976) et HiSam b. al-Hakam (976-1009, 1010-1013) précédent le «régne» d’al-Mansir
bi-Llah et la « destruction » d’al-Andalus sous les coups de boutoir des Berbéres, grands initia-
teurs des royaumes de Taifas.

BCAI 8 (1992) Collectif: Historia de Espafia. 3. Al-Andalus: musulmanes y cristianos (siglos VIII-XIIl), recensé par V. Lagardere
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

114 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 8

Mais I’histoire d’al-Andalus ne peut se limiter a la simple description de la vie politique, sans
que soient analysées les structures socio-économiques qui la caractérisent. Pedro Chalmeta
définit cette société comme non esclavagiste, méme si des esclaves sont employés a des taches
domestiques; non mercantile, malgré I’existence d’un commerce extérieur actif; non féodale,
car ne possédant pas les quatre caractéristiques essentielles de ce type de société (une production
agricole basée sur le domaine, des liens de dépendance d’homme a homme, la fragmentation
et la dispersion de I'autorité, une forte aristocratie militaire). C’est une société précapitaliste,
une entité sociale-tributaire centralisée, a prédominance agricole. Cette agriculture primordiale
aurait mérité un plus ample développement (impossible, il est vrai, dans un ouvrage de ce genre),
car ses structures rurales et les modes de production peuvent étre mis en évidence par une étude
analytique des recueils de consultations juridiques et des formulaires notariaux. De méme, la
présentation des impdts 1égaux et illégaux ne laisse qu’entrevoir I'importance de ces derniers
dans I’évolution de la conjoncture politique des XI® et XII°¢ siécles.

Le chapitre II synthétise «la création des noyaux chrétiens », leur résistance a l’invasion
musulmane et leur évolution, de la société gentilice aux Etats féodaux. Sous I’effet d’une dynamique
de transformation, naissent des unités politiques nouvelles au nord de la Péninsule. Ces sociétés
chrétiennes s’affirment politiquement par Dalliance navarro-léonaise, I’indépendance de la
Castille, la souveraineté navarraise en Aragon et Dl’affirmation des comtés nord-orientaux.
L’auteur de ce chapitre analyse la configuration de la société paysanne, et, conséquence du
démantélement de I’esclavage, 1'implantation des communautés paysannes, monastiques et
villageoises. Le pouvoir aristocratique consolidé donne naissance 3 une féodalisation de la
soci€té, a la fortification de I’aristocratie et & la soumission des paysans. Cette pression seigneuriale
engendrera un syst¢tme économique complexe dont les composantes économiques et sociales
sont trés différentes des structures sociales d’al-Andalus.

Le chapitre III, « Féodalisme et expansion (XI-XIII s.) », aborde la société et les monarchies
du nord de la Péninsule au XII® siécle. L’idée impériale léonaise et I’hégémonie castillane
transforment et dynamisent la vie politique, sociale et économique, des royaumes occidentaux.
Le processus de seigneurialisation et de féodalisation s’achéve par la lutte pour le contrdle de
Pespace dans les royaumes et comtés pyrénéens. La féodalisation et I’encastellement en Catalogne
s’accompagnent de la renaissance de la vie urbaine. Les royaumes de Léon, de Castille et du
Portugal sont mis & I’épreuve des guerres féodales et des révoltes sociales. Révoltes communales
en territoire castillano-léonais, résistance et luttes paysannes. Entre le Tage et la Sierra Morena,
se développent élevage, commerce et implantations urbaines. L’Eglise par la culture et ’art,
au temps du second roman, participe a la plénitude de la société féodale et des monarchies de
ce XIII® siécle.

Le chapitre IV, intitulé par Pierre Guichard, « Les nouveaux musulmans », traite des musulmans
andalous des XI¢ et XII® siécles, du califat aux Taifas. De 1’unité a la fragmentation, al-Andalus
vit une chaotique mise en place d’une nouvelle géographie politique. Le plus important de ces
« Btats berbéres » surgis dans d’obscures circonstances est évidemment celui des Zirides de
Grenade. Mais contrairement & ce qui est écrit, cet Etat ne fut pas créé par I’émir “Abd Allah
(p. 442), mais par Zawi b. Ziri. Ibn al-Hatib (4°mal, p. 261) dit formellement que Zawi s’adjugea
la kiira d’Elvira et Jaen (H.R. Idris, « Les Zirides d’Espagne », in Al-Andalus, 1964, XXIX,

BCAI 8 (1992) Collectif: Historia de Espafia. 3. Al-Andalus: musulmanes y cristianos (siglos VIII-XIIl), recensé par V. Lagardere
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1991 I1I. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 115

fasc. 1, p. 39-145). Le role des Zirides d’Espagne a été bien étudié par H.R. Idris, de méme celui
des Birzalides de Carmona. On ne peut plus prétendre ignorer « les circonstances dans lesquelles
les Banu Birzal et les Bani Ifran .... se trouvérent un peu plus tard en possession respectivement
des localités de Carmona et de Ronda» (p. 440). Les Banii Birzal détenaient le gouvernorat
de Carmona dés ’époque d’Ibn Abi “Amir, avant de se voir confier, par al-Musta‘in, Jaen et
sa région en 404/1013. La réforme militaire instaurée par al-Mansir b. Abi “Amir n’a pas consisté
a amalgamer dans une méme unité des soldats de toutes origines, mais & intensifier le recrutement
de miliciens berbéres et a les organiser. Les Birzal continuérent de former un bloc homogéne
et contribuérent a éliminer le général Gilib, redoutable adversaire d’Ibn Abi “Amir, et devinrent
’un des plus forts appuis du dictateur “dmiride qui, en toute occasion, les comblera de libéralités.
En effet, d’aprés Ibn Haldin (“Ibar VII, p. 53-54; Histoire des Berbéres 111, p. 291-293), al-Mansiir
b. Abi “Amir, qui confiait les plus hauts postes 3 des Berbéres, nomma 1’un des principaux chefs
des Bani Birzal gouverneur de Carmona et de ses territoires; celui-ci conserva ce poste pendant
toute la dictature des “Amirides. Abli “Abd Allah Muhammad b. “Abd Alldh b. Birzil se pro-
clamera indépendant a Carmona, une dizaine d’années aprés 404/1013-1014. “Abd Allih b. Ishag
al-Birzali, qui avait protesté auprés d’al-Musta‘in contre la nomination des Hammuadides a
Tanger, Arcila et Ceuta en 404 /1013, devait recevoir, avec les Banii Ifrin, la région de Jaen
alors que les Sanhaga recevaient Elvira, les Magrawa des cantons au nord de Cordoue, les
Magarib Banit Dammar et Azdaga Medina Sidonia et Moron. De prime abord, I’absence de
Carmona dans cette liste surprend, mais confirmerait que ce territoire était déja en possession
des Banu Birzal. D’autre part, il est probable que les Sanhaga ne tardérent pas i éliminer de
Jaen les Birzal qui durent se grouper dans la région de Carmona. Ce serait donc seulement en
414 / 1023-1024, qu’Abii “Abd Allah Muhammad b. “‘Abd Alldh b. Ishiq al-Wardasani al-Birzali
prit le titre de 4agib et érigea le territoire de Carmona en principauté dont la souveraineté engloba,
dés Dorigine et sans grand délai, Ecija, Osuna, Almodovar del Rio (H.R. Idris, « Les Birzalides
de Carmona », in Al-Andalus XXX, 1965, p. 49-62.).

Analysant les conséquences de la disparition du califat de Cordoue en 1031, I’auteur souligne
la consolidation des Taifas, dont I’Etat des Banii Gahwar de Cordoue, et définit la nature du
pouvoir et la légitimité de ces royaumes. Al-Andalus a cette époque est divisé en Etats administrés
par des secrétaires qui constituent [’armature du gouvernement. Ce sont des gens cultivés, a
I’image du poéte Ibn Zaydiin, exemple notable de I’association culture-politique qui caractérise
les Taifas. La transition des Taifas aux Almoravides fait suite & la crise politique de la fin du
XTI siécle. P. Guichard (p. 495-496) insiste sur le fait que le concept de guerre sainte ne mobilise
pas efficacement les Andalous pour la défense de leurs pays contre la progression de la recon-
quéte chrétienne. Il y voit un point commun avec la situation en Orient, ol aucune opinion
mobilisatrice sur la guerre sainte ne se manifeste. Cette idée, par exemple, ne rencontre aucun
écho dans les ceuvres d’un auteur de I"importance de Gazali qui, par ailleurs, se montre obnubilé
par les problémes politiques et contemporains de la premiére croisade. Cette assertion pourrait
€tre tempérée, si ’on tient compte de la correspondance d’al-Gazali avec Yasuf b. Tasfin dans
laquelle le philosophe laisse entendre que, treize ans avant la bataille de Zalliqa (1086), il
encourageait I’administration califale ‘abbaside a reconnaitre 1’amir almoravide comme seul
capable, par la puissance de ses troupes et de son armement, de s’opposer a la reconquéte

BCAI 8 (1992) Collectif: Historia de Espafia. 3. Al-Andalus: musulmanes y cristianos (siglos VIII-XIIl), recensé par V. Lagardere
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

116 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 8

chrétienne (cf. Maria J. Viguera, « Las cartas d’al-Gazali et al-Turta$i al soberano almoravid
Yasuf b. Tasfin, » in Al-Andalus XLII, 1977, fasc. 2, p. 361-374; V. Lagardére, « A propos
d’un chapitre du Nafh wa l-taswiya attribué & Gazali », in Studia Islamica, 1984, LX, p. 119-
136).

Cela dit, il est vrai, que la société et la culture andalouse demeurent incapables d’élaborer une
réponse adéquate a la menace chrétienne, autre que 1’appel 4 1’émir almoravide Yisuf b. Tasfin,

Conformément a I'intérét qu’il porte a cette région, ’auteur développe I’histoire de Valence
de l’arrivée d’al-Qadir (1086) a la prise du pouvoir par Ibn Gahhaf (1092), la domination du
Cid a Valence, ’occupation du Levante par les Almoravides et la fin des derniers Taifas. Dans
son exposé sur al-Andalus dans ’empire almoravide, la lutte contre les chrétiens et les revers
almoravides (p. 532), Guichard rend compte de 1’expédition d’Alphonse I le Batailleur en
1125-1126 et attribue a Abii Tahir Tamim le gouvernorat de Malaga, alors que ce fils ainé de
Yisuf b. Tasfin était gouverneur de Grenade et d’al-Andalus lors de cet événement. Suite a
cette révolte mozarabe, le grand cadi de Cordoue Abu--Walid b. Ruid vint consulter ’émir,
‘Ali b. Yusuf b. Tasfin. Au cours de cette audience du 30 mars 1126, deux mesures furent
décidées : la destitution d’Abi Tahir Tamim du gouvernorat d’al-Andalus, devant son incapacité
a s’opposer a une telle incursion, et la déportation des tributaires ayant aidé les soldats aragonais
(cf. V. Lagardére, « Communautés mozarabes et pouvoir almoravide en 519 H / 1125 en Andalus »,
in Studia Islamica, 1988, LXVII, p. 99-119).

Le régime almoravide devait s’écrouler sous les crises et les révoltes andalouses de 1144-1145,
ouvrant le changement almohade, la création d’un Etat dans le Levante par Ibn Mardani et
[’adjonction d’al-Andalus & I’empire almohade.

Ce volume, trés richement illustré, constitue une synthése dense de I’histoire de 1’Espagne
du VIII® au XIII® siécles. Le seul gros défaut concerne les légendes des illustrations des monnaies,
presque toutes erronées : ainsi p. 501, « Kirate d’Ali b. Yasuf b. Tasfin, siglos XII-XIII » alors
que ce souverain décédait le 22 janvier 1143; méme page « dirham, siglo XII » pour un dirham
carré almohade du XIII®s; autre légende fautive, p. 111, « Monedas siglos VIII-XI », six au
moins étant d’époque almoravide, almohade et hafside (XII®-XIII®s.).

Vincent LAGARDERE
(Université de Bordeaux III)

Muhammad RAZUQ (RAZOUK), al-Andalusiyyiin wa-higratuhum ila I-Magrib hilal al-qarnayn
16-17 (Los moriscos y sus emigraciones a Marruecos durante los siglos XVI y XVII).
Casablanca, Ifrigiya al-Sarq, 1989. 15 x 23 cm, 360 p., index.

Ce livre étudie, avec une méthode d’historien, ’exode des derniers musulmans d’Espagne
(XV°-XVII® siécles), leur installation au Maroc et les divers aspects de leur activité et de celle
de leurs descendants dans ce pays maghrébin. A I’origine, c’était la thése de doctorat de I’auteur
(soutenue le 14 juillet 1987, a la faculté de lettres et sciences humaines de ’université de Rabat).
Le professeur Razouk est actuellement professeur d’histoire a 1’université de Casablanca.

BCAI 8 (1992) Collectif: Historia de Espafia. 3. Al-Andalus: musulmanes y cristianos (siglos VIII-XIIl), recensé par V. Lagardere
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



