1991 III. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 87

il nous livre un produit fini sans exhiber, ['une aprés 1’autre et citation par citation, ses sources
et sans exposer sa méthode de recomposition. Nous en sommes réduits & deviner. D’une part,
et pour continuer sur le méme exemple, nous sommes incapables de savoir directement quel
est le rapport entre I’histoire de Moise telle que présentée ici et I’histoire de Moise chez (notam-
ment) al-Tabari; il nous faut, pour ce faire, retourner a Tabari ... D’autre part et par conséquent,
nous ne sommes pas suffisamment aidés a juger de la fidélité de la reconstruction 4 son modéle
perdu. Nous pouvions 1’étre si nous étions tout simplement en mesure de comparer les versions
d’une méme histoire chez différents auteurs. En effet, s’il existe, chez plusieurs auteurs tels
qu’al-Tabari ou al-Ta'labi, plusieurs versions trés semblables d’une méme histoire ou d’un
méme épisode, il y a de fortes chances que I’histoire ou I’épisode modéle, consigné par Ibn Ishaq,
soit proche de ces versions. Le degré de fidélité de chaque morceau reconstruit pouvait nous
étre signifié.

En définitive, une étude du contexte historique et culturel de [’invention de P'image de
Muhammad reste a faire. La présentation qui en est faite ici pose plus de problémes qu’elle
n’en résout. Mais il est certain que cet ouvrage, d’une agréable lecture, satisfera les historiens
des religions, et ceux qu’intéressent les racines de 1’islam.

Christian DECOBERT
(LLF.A.Q., Le Caire)

Fahmi GAD'AN (Fehmi JADAANE), al-Mihna, Baht fi gadaliyyat al-dini wa l-siyasi fi
[-Islam. "Amman, Dar al-Suriq li-l-nasr wa I-tawzi, 1989. In-8°, 404 p., index.

Voila un livre qui bouscule allégrement les idées regues! Qui ne connait ’épisode de la
mihna, cette mise au pas idéologique décidée par le calife Ma’min, poursuivie par ses deux
successeurs Mu'tagim et Watiq, visant & imposer la doctrine du Coran créé, et dont la plus
illustre victime fut I'imam Ahmad b. Hanbal? Une thése encore fort répandue est que cette
opération a été inspirée, voire conduite, par les mu'tazilites, qui jouissaient a 1’époque des
faveurs du pouvoir, et qui se seraient précisément servi de ce pouvoir, totalement investi par
eux, pour faire triompher leurs dogmes. Aprés quoi arrive le calife Mutawakkil, « restaurateur
de la sunna» : I’Etat “abbaside cesse alors d’étre 1’Etat mu‘tazilite qu’il était auparavant,
Ibn Hanbal I’emporte.

Pour F.J., ces vues sont trés largement erronées. Il fait d’abord remarquer que la thése du
Coran créé n’est pas exclusivement une thése mu'tazilite; elle a été aussi et en premier lieu
soutenue par les gahmiyya, et ses partisans les plus déclarés a I’époque considérée, ceux
auxquels s’en prennent nommément les auteurs sunnites, sont précisément des gahmites (ou
apparentés) : Bisr al-Marisi, Burgit. Ensuite, les mu'tazilites sont loin d’avoir eu, sur les
premiers califes ‘abbasides, toute I'influence qu’on leur a attribuée; il n’y a eu aucunement,
entre les uns et les autres, cette complicité qu’imaginait jadis Nyberg. Ainsi (mais tel est aussi,
on le sait, le point de vue de Van Ess, cf. Une lecture a rebours de [’histoire du mu'tazilisme,
Paris, 1984), Wasil b. “Atd’ n’a en rien participé a la da'wa ‘abbaside, ses préoccupations
étaient exclusivement religieuses; s’il a eu des sympathies politiques, dit F.J., c’était plutét du

BCAI 8 (1992) F. Gad‘an (Jadaane): al-Mihna, Baht fi adaliyyat al-dini wa I-siyasT fi I-Islam, recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

88 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 8

cOté ‘alide. La prétendue amitié entre “Amr b. “Ubayd et le calife Mansiir est, quant 2 elle,
largement surfaite; en réalité, c’est surtout Mansir qui cherchait & se gagner les bonnes graces
de "Amr, se méfiant toujours d’une possible alliance entre lui et les hasanides. ‘Amr, pour sa
part, n’avait pas de préférences politiques; il aspirait & un gouvernement juste, respectueux de
la loi — ce que n’était manifestement pas le pouvoir en place —, mais répugnait 4 I'idée
d’insurrection armée (furiig). Ses disciples, en revanche, ne pensaient pas tous de la sorte; bon
nombre d’entre eux (autour notamment de BaSir al-Rahhal) participeront a I’insurrection
d’Ibrahim b. “Abd Allah en 145, donnant ainsi I’exemple de mu‘tazilites carrément ennemis
des Banu “Abbas.

Par la suite, il est vrai — essentiellement de Ma’miin & Watiq —, les mu‘tazilites seront bien
en cour. Mais ceci, fait valoir F.J., doit étre trés fortement relativisé, pour diverses raisons.
D’abord, tous les mu'tazilites n’auront pas, vis-a-vis du pouvoir, la méme attitude; F.J. distingue
parmi eux deux courants; I'un qu’il qualifie de « réaliste », « pragmatique », disposé & coopérer
avec le califat, et représenté notamment par Abi 1-Hudayl, Tumama, Nazzam, Gahiz, Abi
Ya'qiib al-Sahham; lautre, qualifié d’«idéaliste », « piétiste », « contestataire », qui, par contre,
se tient a I’écart, et ou il faudrait placer en particulier la plupart des « bagdadiens » : Bisr b.
al-Mu‘tamir, Murdar, les deux Ga‘far. Ensuite, s’agissant des mu‘tazilites de la premiére
catégorie, on ne saurait dire d’eux qu’ils ont exercé sur les califes — et notamment sur Ma’miin
— une tutelle intellectuelle. Pour Ma’miin, Tumama (qui était de ses intimes) était avant tout,
estime F.J., un joyeux compagnon, un amuseur, non un maitre a penser; quant a Abii l-Hudayl,
Ma’miin voyait surtout I’intérét de se concilier en sa personne un homme influent, représentant
d’un mu'tazilisme modéré qu’il convenait d’encourager. Par ailleurs, dans ’entourage immédiat
de Ma’min, il n’y avait pas que des mu‘tazilites, loin de 1a. Parmi les théologiens faisant
partie de son maglis, il y avait, & c6té de Tumama, des représentants d’autres écoles, tels
notamment BiSr al-Marisi (gahmite) et “Ali b. al-Haytam (imamite). Quant & I’entourage plus
directement « politique », Ma’miin a eu pendant longtemps pour principal conseiller un pur
sunnite, Yahya b. Aktam, dont il ne s’est séparé qu’en 217, un an avant le déclenchement de
la mihna,; c’est seulement tout a la fin de son régne que le personnage d’Ahmad b. Abi Du’ad
a pris auprés de lui de 'importance. Enfin, en ce qui concerne les convictions personnelles de
Ma’miin (c’est lui, en effet, qui compte; ses deux successeurs n’ont fait que continuer sa
politique, et n’avaient pas son envergure intellectuelle), on ne saurait voir en lui, estime F.J.,
un adepte du mu‘tazilisme : d’une part, Tumama le récusait expressément comme tel, disant
de lui “a@mmi li-tarkihi l-qadar; d’autre part, doctrinalement, Ma’min se voulait « au-dessus »
des différents courants de pensée tous pareillement représentés dans son maglis; et surtout
Ma’miin était essentiellement un homme d’Etat, un politique.

Dans ces conditions, pourquoi la mihna? Pourquoi avoir voulu imposer le dogme du Coran
créé? Pour des raisons politiques, justement, et uniquement pour cela, dit F.J. Il s’agissait de
réduire ce « pouvoir parallele » que constituait 'importante faction des ashab al-hadit wa
l-sunna, dont Ma’miin constatait ’emprise sur la « masse » (al-"@mma), et ou il voyait un danger
pour sa propre autorité. La doctrine du Coran créé était une de celles que les sunnites avaient
cn abomination; en les contraignant a s’y soumettre, Ma’miin entendait humilier publiquement
les lcaders du sunnisme et les discréditer aux yeux de ladite « masse ».

BCAI 8 (1992) F. Gad‘an (Jadaane): al-Mihna, Baht fi adaliyyat al-dini wa I-siyasT fi I-Islam, recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1991 ITI. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 89

Du reste, sous couvert de cette « normalisation » théologique, ce sont bien carrément, dans
certains cas, des réglements de compte politiques auxquels procédent Ma’min et ses successeurs.
Ainsi trouve-t-on parmi les mumtahanun Ibrahim b. al-Mahdi, qui n’était, quant a lui, ni
traditionniste ni jurisconsulte, et dont le véritable crime était de s’étre posé un temps en rival
de Ma’min quand, en 202, les “abbasides d’Irak, mécontents de la décision de ce dernier de
désigner ‘Ali al-Ridd comme son successeur, [’avaient promu au rang d’anticalife. Le sort
infligé & d’autres — authentiques traditionnistes, ceux-la — s’explique manifestement par des
raisons du méme ordre : Abli Mushir al-Dimasqi (mort en prison) avait participé en 195-196
a Iinsurrection du prétendant umayyade Abi I-“Amaytar al-Sufyani; al-Fadl b. Dukayn avait,
lui, participé¢ a celle d’Abn 1-Saraya en 199; Nu‘aym b. Hammad (mort au terme de cing
années d’emprisonnement) était 1’auteur d’un recueil de traditions violemment anti-‘abbasides;
quant 2 Ahmad b. Nagr al-Huza1 (mis & mort par Watiq en personne), ¢’était un rebelle-né,
un adepte avéré du huriug.

Concernant I'implication des mu‘tazilites dans la mihna, on fera évidemment valoir le rdle
¢minent joué en ’occurrence par Ahmad b. Abi Du’ad, qui était bien expressément mu‘tazilite,
Voici en substance ce que répond sur ce point F.J. : 1° Ahmad b. Abi Du’ad n’est pour rien
dans le déclenchement de la mihna; son rble en tant que qdadi I-qudat ne commence que sous
Mu'tasim; 2° il était certes d’obédience mu‘tazilite, mais ce n’était nullement un théoricien;
3° s’il a dirigé sans faiblesse les opérations de la milina sous Mu‘tasim et Watiq, ce ne sont pas
ses convictions personnelles qui "ont conduit & agir ainsi, mais simplement son zéle de bon
fonctionnaire, d’exécutant docile, attentif a s’acquitter de la mission qui lui était officiellement
confiée...

S’agissant enfin du renversement de situation opéré par Mutawakkil, F.J. voit 1a encore non
pas I'effet d’une adhésion personnelle de ce dernier aux théses sunnites, mais un changement
de politique consistant en un changement d’alliance, les circonstances ayant elles-mémes changé :
il fallait alors faire face au danger croissant représenté par les mercenaires turcs, et pour cela
chercher I’appui de la « masse » demeurée fidéle aux gens de la sunna. Il ne faudrait du reste
pas imaginer — dit encore F.J. — que la fin officielle de la mihna marque le triomphe personnel
d’Ibn Hanbal; en réalité, Mutawakkil s’est longtemps méfié de celui-ci, lui imposant d’abord
de demeurer en résidence surveillée a Bagdad, puis le retenant quasi-prisonnier auprés de lui
a Samarra. C’est qu’il y aurait 1a aussi un motif politique : F.J. prend au sérieux 1’accusation
portée contre Ibn Hanbal d’avoir hébergé un temps un prétendant ‘alide, et va méme jusqu’a
en proposer une identification; il s’agirait d’un hasanide du nom de “Abd Allah b. Misa,
arriére arriére-petit-fils de Hasan.

Je ne me sens pas la capacité de confirmer ou d’infirmer dans le détail toutes les interprétations
avancées ici par F.J. Sans doute, sur tel ou tel point, péchent-elles par un systématisme exagéré.
Je les crois cependant, prises globablement, tout a fait justes.

Pour dire le vrai, tout, dans ce livre, n’est pas de la meilleure qualité. On lui reprochera
surtout (mais I’auteur se lave d’avance d’un tel reproche, cf. p. 44) I’excés de citations, dont
certaines, fort longues, sont franchement inutiles, sans rapport ou presque avec le sujet (par
exemple p. 163-166 sur le mouvement des mutawwi‘a); 1’abondance des redites (la méme citation
réapparait trois ou quatre fois). J’avoue n’avoir pas beaucoup apprécié non plus le dernier

BCAI 8 (1992) F. Gad‘an (Jadaane): al-Mihna, Baht fi adaliyyat al-dini wa I-siyasT fi I-Islam, recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

90 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 8

chapitre, ou F.J. développe a plaisir le théme indiqué dans le sous-titre (« Essai sur la
dialectique du religieux et du politique dans I’Islam »), un chapitre qui, certes, traite
d’une question majeure (I’inévitable imbrication du politique et du religieux dans un Etat
islamique), mais que j’ai trouvé bien long et quelque peu confus. Cela n’enléve rien a
I’extréme intérét de ce livre pour les interprétations d’ordre historique qu’il propose.

Daniel GIMARET
(E.P.H.E., Paris)

Guillermo GoOzALBES Busto, Estudios sobre Marruecos en la Edad Media. Maracena
(Granada), 1989. 369 p.

C’est une série d’¢tudes sur le nord marocain, région qu’il connait bien, que nous présente
Guillermo Gozalbes Busto. La premiére est consacrée a la période avant Darrivée de 1’Islam,
la deuxiéme, la plus originale, concerne le royaume de Nakar, fondé en 91/ 709 par un chef
himyarite, Salih b. Mansiir; la ville de Nakiir fut détruite en 473 / 1080, et fut remplacée par
al-Mazimma. Suivent I’histoire de Tétouan, fondation idrisside, celles de Casablanca ou Anfa,
mentionnée pour la premiére fois par Idrisi, de Tanger, d’Arzila qui vit par deux fois les
Normands débarquer, d’¢l-Ksar el-Kébir, cité importante sous les Almohades, et d’el-Ksar
el-Segir ou « Qasr Masmida » au VIII® siécle (de notre ére).

Pour terminer, 1’auteur énumére les traces andalouses qui s’étaient maintenues au Maroc,
notamment dans les vétements. Puis il donne un apergu sur la vie socio-religieuse : le
harijisme, les chorfa, les zawiya. La précision des notes et I’importance de la bibliographie
rendent trés précieux ce dernier volume de G. Gozalbes pour la connaissance du Maroc
septentrional au Moyen Age.

Chantal de LA VERONNE
(E.P.H.E., Paris)

Frangois RENAULT, La Traite des Noirs au Proche-Orient médiéval, VII-XIV* siécles.
Paris, Geuthner, 1989. 110 p.

Si I’on a beaucoup écrit sur la traite des noirs vers le Nouveau Monde, la traite des noirs dans
le Proche-Orient est peu ou mal connue. En utilisant des documents découverts récemment,
Frangois Renault a tenté avec succés de « faire le point actuel de la question ». Son étude se
borne a I'Egypte et la Nubie, la Syrie et la Mésopotamie, mais c’est déja un travail important.

Ce commerce des noirs remonte aux débuts de la conquéte islamique, lorsque les troupes
arabes, aprés avoir envahi I’Egypte, se heurtérent 4 la Nubie : un accord fut conclu entre les
deux pays, un bagqs, en 31 H/ 652 J.C., par lequel, entre autres clauses, les Nubiens devaient
livrer chaque année 360 esclaves au gouverneur de I’Egypte. L’authenticité du texte de ce baqt,
transmis par Magqrizi au XV* siécle, est sujette a caution; mais un accord de ce type a existé,

BCAI 8 (1992) F. Gad‘an (Jadaane): al-Mihna, Baht fi adaliyyat al-dini wa I-siyasT fi I-Islam, recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



