84 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 8

Gordon Darnell NewsY, The Making of the Last Prophet. A Reconstruction of the
Earliest Biography of Muhammad. Columbia SC, University of South Carolina
Press, 1989. 265 p.

L’objet de cet ouvrage est de reconstruire la partie manquante de la biographie prophétique
d’Ibn Ishaq. Nous savons, en effet, que [’ceuvre d’Ibn Ishaq (0b. 767) comprenait deux sections :
le Mubtada’ qui considére I’histoire de I’humanité, de la création jusqu’a Muhammad, en
suivant la chaine des prophétes bibliques; et la Sira qui raconte la vie proprement dite de
Muhammad, aprés avoir envisagé son ascendance arabe. L’éditeur de I’ceuvre, Ibn Hi¥am
(0b. 833), supprima le Mubtada’ de sa recension, et le texte s’en trouva matériellement perdu.
Et c’est en regroupant les morceaux épars qu’en avait retenus notamment al-Tabari que I’on
peut tenter de le recomposer.

La premiére question, débattue dans une longue introduction, est évidemment de comprendre
pourquoi Ibn HiS8am s’est senti la nécessité d’éliminer un aussi vaste morceau. La thése de
G.D. Newby est qu’lbn Ishaq représentait une période d’ouverture — et d’intérét fervent —
des traditionnistes, et collecteurs d’histoires humaines de la révélation monothéiste, pour le
savoir juif et chrétien. Puis, avec Ibn Hi§am, ce fut le moment de la fermeture, définitive, a ces
savoirs. Cette thése en supporte une autre, plus importante et plus centrale, selon laquelle la
fermeture est due a la promotion de Muhammad comme référence premicre et obligée de tout
comportement, de tout acte moral en islam. Autrement dit, I’émergence de la pratique
muhammadienne comme autorité et source de loi rendait obsoléte le recours a I'exemple des
prophétes qui avaient précédé.

G.D. Newby argumente comme suit. D’abord, dans un premier temps, le contexte culturel
dans lequel évoluaient les premiers traditionnistes était trés mélé. Certains d’entre eux étaient
des juifs convertis, d’autres des chrétiens, et tous connaissaient les récits d’une sotériologie
commune aux populations des pays conquis. La stratégie de ces premiers lettrés de I’islam fut
de rattachement & une histoire du salut dont Muhammad devenait [’accomplissement. D’autre
part, les premiers juristes, tel Malik ibn Anas par exemple (0b. 796), mettaient en avant, lorsqu’ils
considéraient les sources de la loi, les pratiques communément admises par la coutume (sunna).
Ces pratiques pouvaient étre calquées sur ’action prophétique, mais le Prophéte n’était alors
que le primus inter pares des références d’autorité et il arrivait que son action fiit ignorée en
faveur de coutumes solidement implantées.

Ensuite, dans un deuxiéme temps, le succes politique de l’islam lui a permis d’assurer son
autonomie, et de se fermer aux autres monothéismes abrahamiques. A témoin, les régles
régissant les conversions, les révoltes de juifs et de chrétiens, etc. C’est & ce moment-la, avec
al-8afif, qu’une juridiction réellement prophétique fut instituée. C’est al-Safii qui fit du
Prophéte le modéle obligé de tout comportement, qui gomma I’idée de recours a la coutume
(régionale ou non), qui théorisa et systématisa les régles d’application du principe d’autorité
référentielle. Ce double mouvement, religieux et juridique, engageait un lettré comme Ibn
Hi$am, contemporain d’al-Safi'i, a supprimer la part « biblique » de I’euvre d’Ibn Ishiq, et
de promouvoir, en centrant le texte sur elle, la figure de Muhammad.

BCAI 8 (1992) G.D. Newby: The Making of the Last Prophet. A Reconstruction of the Earliest Biography of Muhammad, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1991 IITI. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 85

Avant d’aller plus avant, et de considérer rapidement le contenu du Mubtada’, reprenons
ces arguments. Il est vrai que l’islam construisit son autonomie en se fermant aux autres
monothéismes. Mais il n’est pas du tout certain que ceci se produisit entre Malik et al-Safi'i et
que l'intervention d’Ibn HiSdm sur le texte d’Ibn Ishaq en fut I’'un des signes.

Il semble d’abord de bonne méthode de renoncer & /’a priori qu’un Malik fiit encore gouverné
par les régles d’un droit coutumier, ou régional, et que c’est avec al-Safi'i qu’un droit islamique
put se développer. L’importance de Malik dans I’élaboration du droit islamique a été montrée
(notamment par J. Wansbrough, The Sectarian Milieu, 1978), il est inutile d’y revenir. Malik
n’était pas le juriste d’une autorité coutumiére, bien au contraire il mit en paralléle, et en
équivalence, I’exemplarité prophétique et le recours au savoir des « gens du savoir » (a#l al-"ilm).
Et ceci ne signifiait pas qu’il y avait alignement de celle-1a sur celui-ci, ou méme comparaison
entre les deux sources d’autorité. Tout simplement, c’est la mise en équivalence des positions
qui était posée; et il ne s’agissait pas tant de contenu de la loi que du principe de médiation —
I’intermédiaire obligé dans I’acte du recours & ’exemple prophétique étant ’homme du savoir.
En un mot, Malik posait le principe de I’exemplarité prophétique en méme temps qu’il supposait
la médiation du “alim. Sur cette base, fondamentale pour I’établissement d’un droit sacré (un
droit transcendant et médiatisé), un théoricien comme al-Safi'i pouvait ensuite construire les
régles du fonctionnement logique de ce principe d’exemplarité.

II n’apparait donc pas que I’on puisse — logiquement, sinon chronologiquement — lier l¢
travail d’Ibn Hisam & celui d’al-Safi'i. Mais & celui de Malik. Et la partic muhammadienne du
texte d’Ibn Ishaq peut s’entendre doublement comme la mise en ceuvre d’une histoire du salut
(dont ¢évidemment Muhammad est 1’accomplissement) et la chronologisation d’un comporte-
ment pris en modéle — sotériologie et droit allant de pair, encore une fois, lorsqu’il s’agit de
droit sacré. La Sira nabawiyya est nécessairement complémentaire de la compilation du Muwatta’.

Quant a savoir quand la fermeture aux autres religions dites révélées s’est située, il n’est pas
non plus certain que le début du IX° siécle soit une période a retenir spécialement. S’il faut
parler d’un moment-clé, peut-étre évoquera-t-on plutot la premiere moitié du VIII®, les années
720-750, au cours desquelles effectivement 1’empire arabe tourna le dos & Byzance, construisit
le dome du Rocher a Jérusalem, et commenca & polémiquer contre les adeptes de la Trinité.
Mais, en ce début du IX¢ siécle, il se passait autre chose, et le hasard des dates donne parfois
des idées. Cette méme année 833, qui vit mourir Ibn Hi%am, vit également exploser au grand
Jour un différend, qui couvait, entre le calife et nombre de ‘ulama’. Ne racontons pas 1’épisode
de la Mihna ni ce qui opposa al-Ma’miin & Ibn Hanbal, les faits sont trop connus. Mais ce que
ces faits signifient clairement est qu’alors les « gens du savoir » étaient suffisamment populaires
et installés dans leur réle pour s’opposer a celui qui leur refusait le pouvoir de dire le droit, de
légiférer. Or privilégier & ce moment-la, comme le fit Ibn Hi$am, la personne de Muhammad en
la dissociant de la longue chaine des prophétes bibliques était I’une des maniéres d’asscoir I’exem-
plarité obligée de Muhammad — et conséquemment d’asseoir la médiation obligée du “dlim.

Car il s’agissait bien de privilégier, d’exhiber la figure muhammadienne, et non pas d’exclure,
de rejeter cette chaine des prophétes de Dieu. Retournons la question. S’il s’était agi de la rejeter,
pourquoi un mufassir comme le trés orthodoxe al-Tabari aurait-il par la suite pu (ou accepté
de) la récupérer? Il me semble qu’il n’y a jamais eu d’attitude de déni, ou de rejet des histoires

7 A

BCAI 8 (1992) G.D. Newby: The Making of the Last Prophet. A Reconstruction of the Earliest Biography of Muhammad, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

86 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 8

bibliques. Non seulement celles-ci furent pour al-Tabari le fil d’une histoire de I’humanité
soumise — ou insoumise — a son Dieu (7a’rik), mais aussi elles furent le matériau privilégié
de son commentaire coranique (7afsir).

D’autre part, ce qui avait été décrit par Ibn Ishaq I’était également par Tabari : c’est-a-dire
le fait qu’une histoire biblique du salut avait comme doublet une histoire arabe du salut. En
effet, la lignée d’Ibrahim qui se déroule dans la Sira est autonome de la chaine des prophétes
bibliques, d’Ibrahim & “Isd et aux Compagnons de la Caverne, que ’on trouve dans le Mubtada’.
La lignée d’Isma‘il qui conduit 8 Muhammad occupe tout I’espace historique d’avant la Révé-
lation, mais elle n’exclut pas I’espace biblique. Le texte d’Ibn Ishaq avait établi que les deux
histoires résumaient chacune le destin humain, qu’elles étaient totales, exclusives, closes 1’une
a l'autre. Mais ce méme texte, unique, faisait que ne s’appliquait pas entre elles la régle de non-
contradiction — mais la régle d’accumulation des différences. Par 13, le monothéisme islamique
¢tait a la fois arabe et biblique. Or il n’y a pas de raison de penser qu’Ibn Hisam ait été tenté
de résister & ce fait de coalescence.

Pour saisir qu’il y avait a la fois distinction et coalescence, nous devons en fait renoncer 2
I'idée, exprimée par G.D. Newby, selon laquelle le mode de relation entre Mubtada’ et Sira
¢tait de vétéro-testamentaire a néo-testamentaire. Ce dernier mode de relation, établi par
I’herméneutique chrétienne, consiste en un dévoilement, un déchiffrement du temps vétéro-
testamentaire par le temps néo-testamentaire : ’action christique est de dessiller les yeux des
hommes, elle n’est pas semblable a celle des prophétes qui I’ont précédée. En revanche, ’action
muhammadienne est une répétition, un retour au méme, un retour a ’Age de la fondation du
culte du vrai Dieu; témoins les nombreux gestes autour de la source de Zamzam, de la pierre
de la Ka'ba, etc. En ce sens, la construction d’Ibn Ishdq est identique a celle des livres successifs
de la Bible, oli chaque prophéte reconstitue, ou tente de reconstituer, le culte et ’alliance passée
avec Dieu.

Ceci est d’ailleurs conforté par [’analyse méme du contenu du Mubtada’, résumée en
introduction par G.D. Newby et développée au long des chapitres du livre. Il montre bien la
présence d’un type « mythomorphique », ou les structures de récit se répétent, ol les mémes
gestes se retrouvent : Ibrahim et Muhammad restaurent la Ka'ba, ’échelle de Ya'qub et le
mi‘rag de Muhammad sont identiques, Miisa et Muhammad sont tous deux orphelins, etc. Les
exemples de tels « mythémes» sont trés nombreux.

A ce propos, la présente reconstruction est trés utile, elle nous permet de suivre I’évolution de
tel ou tel trait d’un prophéte a un autre, et, par comparaison, éclairent vivement les actes de
Mubammad. Mais un probléme d’édition alors se pose. Prenons I’histoire de Moise-Miisa. Dans
une excellente mise au point, G.D. Newby mentionne les différentes traditions reprises (littéra-
ture biblique, rabbinique, épopée de Gilgamesh, roman d’Alexandre...), il signale que plusieurs
Moise s’entrecroisent, il démonte exemplairement le patchwork d’un récit réarticulé.

Mais un probléme se pose pour le lecteur. Quel est le statut des textes qui nous sont donnés
a lire? L’histoire de Moise, par exemple, quelle est-elle? G.D. Newby ne nous indique pas,
dans le détail, comment il a reconstitué cette histoire (comment les épisodes s’articulent 1’un
aprés I’autre); il ne nous dit que de fagon générale oli — chez quel historien — il a retrouvé les
différents morceaux, mais il ne renvoie jamais les citations a leurs textes de référence. Au total,

BCAI 8 (1992) G.D. Newby: The Making of the Last Prophet. A Reconstruction of the Earliest Biography of Muhammad, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1991 III. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 87

il nous livre un produit fini sans exhiber, ['une aprés 1’autre et citation par citation, ses sources
et sans exposer sa méthode de recomposition. Nous en sommes réduits & deviner. D’une part,
et pour continuer sur le méme exemple, nous sommes incapables de savoir directement quel
est le rapport entre I’histoire de Moise telle que présentée ici et I’histoire de Moise chez (notam-
ment) al-Tabari; il nous faut, pour ce faire, retourner a Tabari ... D’autre part et par conséquent,
nous ne sommes pas suffisamment aidés a juger de la fidélité de la reconstruction 4 son modéle
perdu. Nous pouvions 1’étre si nous étions tout simplement en mesure de comparer les versions
d’une méme histoire chez différents auteurs. En effet, s’il existe, chez plusieurs auteurs tels
qu’al-Tabari ou al-Ta'labi, plusieurs versions trés semblables d’une méme histoire ou d’un
méme épisode, il y a de fortes chances que I’histoire ou I’épisode modéle, consigné par Ibn Ishaq,
soit proche de ces versions. Le degré de fidélité de chaque morceau reconstruit pouvait nous
étre signifié.

En définitive, une étude du contexte historique et culturel de [’invention de P'image de
Muhammad reste a faire. La présentation qui en est faite ici pose plus de problémes qu’elle
n’en résout. Mais il est certain que cet ouvrage, d’une agréable lecture, satisfera les historiens
des religions, et ceux qu’intéressent les racines de 1’islam.

Christian DECOBERT
(LLF.A.Q., Le Caire)

Fahmi GAD'AN (Fehmi JADAANE), al-Mihna, Baht fi gadaliyyat al-dini wa l-siyasi fi
[-Islam. "Amman, Dar al-Suriq li-l-nasr wa I-tawzi, 1989. In-8°, 404 p., index.

Voila un livre qui bouscule allégrement les idées regues! Qui ne connait ’épisode de la
mihna, cette mise au pas idéologique décidée par le calife Ma’min, poursuivie par ses deux
successeurs Mu'tagim et Watiq, visant & imposer la doctrine du Coran créé, et dont la plus
illustre victime fut I'imam Ahmad b. Hanbal? Une thése encore fort répandue est que cette
opération a été inspirée, voire conduite, par les mu'tazilites, qui jouissaient a 1’époque des
faveurs du pouvoir, et qui se seraient précisément servi de ce pouvoir, totalement investi par
eux, pour faire triompher leurs dogmes. Aprés quoi arrive le calife Mutawakkil, « restaurateur
de la sunna» : I’Etat “abbaside cesse alors d’étre 1’Etat mu‘tazilite qu’il était auparavant,
Ibn Hanbal I’emporte.

Pour F.J., ces vues sont trés largement erronées. Il fait d’abord remarquer que la thése du
Coran créé n’est pas exclusivement une thése mu'tazilite; elle a été aussi et en premier lieu
soutenue par les gahmiyya, et ses partisans les plus déclarés a I’époque considérée, ceux
auxquels s’en prennent nommément les auteurs sunnites, sont précisément des gahmites (ou
apparentés) : Bisr al-Marisi, Burgit. Ensuite, les mu'tazilites sont loin d’avoir eu, sur les
premiers califes ‘abbasides, toute I'influence qu’on leur a attribuée; il n’y a eu aucunement,
entre les uns et les autres, cette complicité qu’imaginait jadis Nyberg. Ainsi (mais tel est aussi,
on le sait, le point de vue de Van Ess, cf. Une lecture a rebours de [’histoire du mu'tazilisme,
Paris, 1984), Wasil b. “Atd’ n’a en rien participé a la da'wa ‘abbaside, ses préoccupations
étaient exclusivement religieuses; s’il a eu des sympathies politiques, dit F.J., c’était plutét du

BCAI 8 (1992) G.D. Newby: The Making of the Last Prophet. A Reconstruction of the Earliest Biography of Muhammad, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



