1991 IT. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPH]E 79

Une remarque servira de conclusion : ces considérations de méthode sur la meilleure fagon
de lire des textes « hiéroglyphiques'» ne peuvent manquer de rappeler au lecteur les régles
que prescrit Averroés dans le Fasl al-Magal pour Dinterprétation des écritures tévélées 2
et, plus précisément encore, celles qu’applique Farabi pour démontrer 'absence de désaccoid
entre Platon et Aristote (K. al-Gam®). Cette rencontre n’est pas une coincidence. Elle témoigne
d’une donnée permanente de la pensée de Strauss : « Notre argumentation implique I’hypothése
selon laquelle c’est seulement grice a certains vieux livres que I’on peut aujourd’hui accéder
a la vérité » (p. 218).

Dominique MALLET
(Université de Bordeaux III)

Katharina MOMMSEN, Goethe und die arabische Welt, Francfort, Insel Verlag, 1983,
670 p.

Le présent ouvrage vient constituer un apport essentiel dans les études sur I’ccuvre de Goethe,
en décrivant et évaluant ’intérét passionné que le grand écrivain et pocte manifesta envers le
monde arabe et islamique, ce depuis son adolescence, et jusqu’a ses derniers moments. On peut
s’étonner, A vrai dire, que cet aspect précis de son monde symbolique ait été si peu exploré a ce
jour, tant les thémes orientaux sont nombreux et prégnants, non seulement dans le West-
Ostlicher Diwan bien entendu, mais également dans ses autres ouvrages en poésie et en prose
ainsi que dans son théitre. Or, pour notre chance, le présent travail nous fournit une somme
probablement proche de l’exhaustivité sur la question. Goethe und die arabische Welt est, en
effet, I’aboutissement de 30 a4 40 ans de recherches menées par une universitaire réputée —
actuellement professeur de littérature allemande a I’université de Stanford — a travers
’ensemble du monde goethéen : son ccuvre de création, ses mémoires et notes personnelles,
sa correspondance (notamment avec les islamisants de son temps), le relevé de ses emprunts
aux bibliothéques de Weimar ou de Iéna, le tout enrichi par une relecture attentive des textes
orientalistes ou d’auteurs arabes traduits qu’il avait & sa disposition. Le bilan est imposant, et
vient éclairer et colorer considérablement le regard que nous pouvions avoir sur Goethe,
penscur universel s’effor¢ant de transcender les cultures et les religions dans un grand élan,
celui de la véritable et profonde poésie. Car ce qui le fascinait profondément, en Orient, peut
se résumer en trois points : ’approche d’une langue (I’arabe), d’une religion (I’islam coranique
et soufique), enfin la recherche d’une nouvelle image de soi.

La langue arabe a exercé sur Goethe une fascination durable. Son apprentissage en arabe
est sans doute resté trés élémentaire (p. 25, 44-45), mais il compensait ce handicap en lisant
avec avidité toutes les traductions qui étaient disponibles & cette époque. Profonde impression

1. Cest ainsi que Spinoza qualifie un texte 2. Cf. in Maimonide, « La Philosophie fondée
aussi « essentiellement inintelligible » que la Bible sur la Loi», p: 83-85.
(cf. p. 211).

BCAI 8 (1992) K. Mommsen: Goethe und die arabische Welt, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

80 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 8

firent sur lui les Mu allagar (trad. anglaise de W. Jones, 1774) et d’autres poémes anciens : K.
Mommsen a d’ailleurs retrouvé des traces nettes de poésies bédouines dans plusieurs des plus
fameux po¢mes du West-ostlicher Diwan (p. 67 sq.). Goethe s’essaya lui-méme A retraduire, en
allemand, le nasib de la mu‘allaga d’Imru’ al-Qays (p. 55) et, avec un bonheur particulier, le
chant de vengeance de Ta’abbata Satran (p. 146 sq.). Cet attrait passionné pour la langue des
bédouins correspondait chez lui a la recherche d’une «langue des origines », un idiome
archaique ou le mot serait directement issu de 1’objet (par absence de sophistication technique
et de concepts théoriques) et jaillissant spontanément du sentiment du locuteur, libre des
contraintes sociales ou morales ligotant ailleurs le langage. La poésie jahilite, était, & son sens,
issue de ce jaillissement spontané, originel, dans un milieu ou tout homme est « né poéte »
(p. 47). Que cette vision reléve des propres aspirations de Goethe, et non de la réalité historique
et littéraire, point n’est besoin de le souligner ici. Elle le poussa par ailleurs a4 apprécier d’autres
cuvres arabes, pourtant plus tardives, qu’il put gofiter au cours de sa vie : quelques poémes
de Mutanabbi (dont Iimportance chez Goethe nous semble quelque peu surévaluée ici), la
Lamiyyat al-"agam de Tugrd’i, des collections de proverbes et, last but not least, les Mille et
une Nuits. Or, I'idée que la langue arabe a été un vecteur naturel d’inspiration poétique vient
s’articuler chez lui sur la dimension proprement métaphysique de la poésie; d’oll I’ambivalent
attrait que suscite en lui la religion islamique.

Dés son jeune age, Goethe a été attiré par P’étude des religions, et son appétit de savoir envers
le monde de P’islam en particulier n’a pas failli par la suite. L’image trés positive qu’il s’était
construite de la révélation coranique — comme cuvre littéraire autant que religieuse — et de
la personnalité de Muhammad dénote la largeur de son jugement, car la plupart des ouvrages
contemporains sur le « mahométisme » n’y voyaient encore qu’imposture et superstition. Si
[’on excepte quelques grands esprits — Lessing, Herder — I’heure n’était guére a la valorisation
de Pislam. Quant aux traductions disponibles du Coran (Maracci en latin, du Ryer en francais,
Sale en anglais, Megerlin en allemand), pesantes et fréquemment inexactes, elles ne permettaient
guere d’avoir acceés au souffle premier de 1’original arabe, que devina et admira cependant le
poéte allemand.

K. Mommsen souligne longuement plusieurs affinités entre le monde de Goethe, et ce qu’il
avait appris de I’islam : la soumission au destin comme attitude de sagesse (p. 274 sq.); le
monothéisme simple, sans mystére ni miracle que, de fagcon assez soufie, il infléchissait vers
une « unification de soi » (p. 288); la méditation de "unité divine a travers la contemplation
poétique de la multiplicité dans la nature (p. 295 sq., 313, 319). Parfois ce sont méme des versets
ou des fragments de versets coraniques entiers que K.M. retrouve dans des poémes de Goethe
(p. 172, 270 sq.). Toutefois, malgré le grand cas qu’il faisait du message de Mahomet, il
n’hésitait pas & en critiquer plusieurs aspects, détaillés dans 1’ouvrage :

— T’emploi de la violence militaire pour propager sa doctrine, théme que Goethe a d’ailleurs
développé dans une tragédie rédigée en 1772 et restée inachevée, intitulée Mahomet.

— la situation subordonnée des femmes dans la culture musulmane, alors que, pour sa part,
il poussait I’admiration pour le féminin au point d’y voir un lieu d’apparitions théophaniques

(p. 362 sq.).

BCAI 8 (1992) K. Mommsen: Goethe und die arabische Welt, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1991 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 81

— enfin, la condamnation — méme mesurée — de la poésie; ce que Goethe ne pouvait que
rejeter de toutes ses fibres. Lui-méme se sentait en fait profondément inspiré, voire investi d’une
mission divine : la poésie ressortissait pour lui 4 la méme source que la prophétie. Mais il
refusa avec lucidité tout réle de prophéte, ne désirant rien imposer a la société — pour lui
préférer la fonction de poéte, d’inspirateur des Ames. C’est d’ailleurs dans cette perspective
qu’il faut comprendre 1’ceuvre « orientaliste » de Goethe, qui cherchait un miroir ol reconnaitre
cette force poétique immense s’élevant en lui-méme,

Car il est clair qu’en mettant en scéne Mahomet, ou en faisant parler en vers Hafez de Chiraz,
Hatim Ta’i ou Majnoun Leila, c’est un aspect de lui-méme que, consciemment, Goethe dessine.
Et ce faisant, il méne son lecteur européen au pied du « mur culturel » dressé entre civilisations.
Il se projetait certes trés subjectivement dans ses modéles orientaux, et ne faisait nullement
ceuvre de savant. Mais les dits modéles n’étaient pas pour autant des chiméres, de simples
prétextes. Il avait étudié leurs ceuvres, leur histoire, les aimait en tant que personnes réelles,
compagnons poetes. Les philologues, historiens, islamisants qui développeront les études
arabes en Europe aux XIX*® et XX siécles ont, eux, pensé faire ccuvre objective et scientifique. Mais
cette objectivité elle-méme peut étre fallacieuse, et travestir bien des projections et des mythes
purement occidentaux (universalit¢ de la raison, univocité de la vérité scientifique). Loin de
toute visée politique, Goethe replace sa quéte orientale dans la recherche de nous-mémes, de
notre « face cachée ». Le poéte allemand a-t-il compris [’Orient réel, 4 lui contemporain? Peu,
sans doute, mais au moins s’est-il éprouvé lui-méme, sincérement, en tant qu’homme occidental
incomplet, avide d’un pélerinage vers notre propre Orient des lumiéres.

Ces questions, K.M. ne les souléve a vrai dire pas directement. Son travail est clair, précis
¢t complet, exemplaire sous bien des aspects. Mais il reste dans les limites que s’est fixées
I'auteur : il s’agit exclusivement d’une recherche de germaniste et non d’arabisant, n’abordant
pas la question de l’exactitude des opinions de Goethe sur la culture arabe, se bornant a les
reconduire aux textes orientalistes a lui contemporains. Elle se limite par ailleurs au monde
arabe : I'importance de Hafez ou de Roumi chez Goethe n’est donc abordée ici qu’incidemment.

A ce cadre de recherche, justifié et cohérent, nous ne ferons qu’une remarque : il elit été
sans doute plus clair pour le lecteur qu'un départ net ait été tracé entre islam coranique
proprement dit, et le soufisme poétique, ce soufisme persan qui imprégne les poémes les plus
puissants du Divan occidental oriental. Le signaler dans le corps du texte, et non seulement
dans les notes concernées, elit permis de mieux mettre en relief ’attrait d’un Goethe complexe
et « pluriel » pour un Orient Iui aussi multiple et contrasté.

Mais au total, ce bel et solide ouvrage est plus qu’une exhaustive mise au point. C’est une
invitation pour le lecteur a relire aussi bien Goethe que Hafez ou le Coran, avec un regard
purifié par cette passion de découvrir et de comprendre ou git ’enseignement « oriental » le
plus vrai du poeéte- ministre de Weimar, celui que ni les soucis ni la vieillesse n’ont pu affaiblir.

Pierre LORY
(Université de Bordeaux III)

BCAI 8 (1992) K. Mommsen: Goethe und die arabische Welt, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

III. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE

L’Arabie préislamique et son environnement historique et culturel, Actes du Colloque de
Strasbourg, 24-27 juin 1987, Edités par T. FAHD (Université des Sciences humaines
de Strasbourg, Travaux du Centre de recherche sur le Proche-Orient et la Gréce
antiques, 10). Distribution par E.J. Brill, Leiden, 1989. 16 x 24 cm, 584 p., nombreux
dessins, cartes et illustrations dans le texte.

Le colloque sur I’Arabie préislamique, organisé par l'université de Strasbourg du 24 au 27
juin 1987 sous la responsabilit¢é de M. Toufic Fahd, était une initiative particuliérement
heureuse : la France occupe une place éminente dans l’archéologie de la Péninsule, avec des
chantiers ou des prospections dans la plupart des pays (Kuwayt, Bahrayn, Qatar, Emirats
arabes unis, “Uman, Yémen nord et sud enfin). Pourtant, jusqu’a cette date, la plupart des
rencontres entre chercheurs spécialisés avaient lieu a 1’étranger, notamment en Grande-
Bretagne ou un « Seminar for Arabian Studies » se tient chaque année. Depuis lors, la discipline
s’est organisée en France, avec la création d’une Société des archéologues, philologues et
historiens de 1’Arabie, qui a tenu sa premiére réunion savante, intitulée Journée de I’Arabie,
le 27 juin 1990, & Lyon.

Les actes du colloque de Strasbourg rassemblent 33 communications, introduites par un
« Avant-propos » de Toufic Fahd qui résume la teneur des interventions faites en séance. Ils
sont organisés chronologiquement sous trois rubriques : « Epoque préhellénistique », « Epoques
hellénistique et romaine », « Epoques byzantine et arabe préislamique ». L’appellation « époque
arabe préislamique » fait référence aux données transmises par les traditionnistes musulmans;
elle n’est pas trés heureuse car tout le volume traite des Arabes avant 'islam. L’éditeur a sans
doute voulu éviter le terme plutdt péjoratif de Gahiliyya. Peut-on lui suggérer « époque
himyarite » ? Le royaume de Himyar, qui a dominé la moitié méridionale de la Péninsule du
début du IVe siécle de I’ére chrétienne a la naissance de Muhammad, fournit une référence locale
commode.

Il n’a pas été facile de répartir I’ensemble des communications dans ce cadre chronologique.
Mais ne pouvait-on pas éviter certaines approximations? La contribution d’Alessandra
Avanzini (« Un exemple de langues en contact : les inscriptions sud-arabes d’Ethiopie »,
p. 469-478) traite de textes préhellénistiques et n’a donc pas sa place sous la rubrique
« Epoques byzantine et arabe préislamique ».

Les résultats obtenus par les diverses missions archéologiques frangaises ceuvrant en Arabie
occupent une place notable dans le volume, avec notamment les contributions d’Yves Calvet
(«Le pays de Dilmoun au II°® millénaire : Découvertes récentes »), Pierre Lombard (« Ages du
fer sans fer : Le cas de la péninsule d’Oman au I** millénaire avant J.-C. »), Rémy Boucharlat
(« Documents arabes provenant des sites « hellénistiques » de la péninsule d’Oman »), Olivier

BCAI 8 (1992) K. Mommsen: Goethe und die arabische Welt, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



