72 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 8

Barry S. KOGAN, Averroes and the Metaphysics of Causation. Albany, State University
of New-York Press, 1985, 22 X 15 cm, 348 p.

Dans cet ouvrage, riche a plus d’un titre, ’auteur s’attache 4 I’examen d’un probléme de
philosophie générale, celui du concept de causalité. La thése générale, érigée contre le criticisme
sceptique depuis I’Antiquité, peut se résumer ainsi: les causes sont des entités efficaces qui
produisent leurs effets et qui peuvent étre connues comme telles.

La doctrine d’Averroés, qui a défendu longuement ce point de vue, constitue le théme de
cet ouvrage (p. 1x de la préface).

Bien que la controverse autour de Pefficience causale soit liée, dans la tradition philosophique
anglo-saxonne, au nom de D. Hume, par sa célébre critique de cette théorie, une importante
phase moins bien connue de ce débat, constate K., trouve place dans les controverses entre
plusieurs générations de théologiens et de philosophes en Islam médiéval. En exposant avec
beaucoup de clarté, dans le Tahafut-al-Tahdfut et dans une moindre mesure dans ses commentaires
d’Aristote, les opinions adverses, celles des philosophes, notamment Avicenne et al-Gazali,
Averroés, qui renouvelle la formulation et la défense de la théorie de 1’efficience causale,
représente une étape historique substantielle sur ce théme. Ces controverses anticipent parfois
remarquablement les débats modernes. (p. X). Ils contribuent ainsi & notre propre compréhension
du concept de causalité. Malgré son ancienneté, remarque encore K. (p. 2), ’exposé des théses
adverses sur le concept de causalité dans le contexte de 1’Islam demeure la plus étendue et la
plus pénétrante analyse dans I’histoire de la littérature philosophique. L’intérét d’Averroés
est d’offrir une critique pénétrante et systématique du criticisme représenté dans I’ Antiquité,
par Sextus Empiricus, par Afari, G. d’Ockham, N. d’Autrecourt & la période médiévale,
Malebranche, Berkeley et Hume parmi les modernes.

Quelques caractéristiques de la conception de la causalité, autour desquelles vont s’articuler
une analyse rigoureuse de concepts et I’exposition progressive de la doctrine, sont clairement
rappelées :

1° le terme production est central dans cette conception. Les causes ne font pas que précéder
ou accompagner leurs effets, elles les engendrent. Les causes sont donc des entités dynamiques.

2° Iidée de connexion causale nécessaire : les causes sont premiéres par rapport a leurs
effets, ontologiquement et temporellement.

3° les causes produisent leurs effets et les expliquent.

Pour cette étude, ’auteur fait un choix délibéré, dans I’ceuvre d’Averroés, du_ traité du
Tahafut-al-Tahafut (Incohérence de I'incohérence) en rappelant un point de méthode important
pour P’historien de la pensée d’Averroés : les théses soutenues dans cet ouvrage, qui n’est pas
destiné en priorité a des philosophes, suivant de nombreuses déclarations de son auteur (par
exemple Tahafut, éd. Bouyges, p. 209; 356-357; 409; 427-428), nie doivent pas étre rapportées
a une lecture purement ésotérique (p. 21-25). K. se démarque ainsi quelque peu, 3 juste titre
nous semble-t-il, de P'interprétation ésotériste qui a fait école depuis les travaux, trés féconds
par ailleurs, de Leo Strauss pour certaines ceuvres maitresses de la philosophie arabe ou

BCAI 8 (1992) B.S. Kogan: Averroes and the Metaphysics of Causation, recensé par A. Elamrani-Jamal )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1991 1. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 73

hébraique. Dans le Tahafut, Ibn Rusd nous enseigne principalement que les démonstrations
des opinions des philosophes, agencées dans ’ouvrage, doivent é&tre recherchées dans les
livres « techniques » de la philosophie. Prenant & la lettre cette recommandation, K. se tourne
vers I’ensemble des commentaires d’Averroés a l’ceuvre d’Aristote pour étayer ou discuter
les doctrines du Tahdafut, qui, de ce fait, prennent une consistance littéralement philoso-
phique.

Si le probléme de la causalité anime I’ensemble du 7Tahdfut, il est particuliérement traité aux
questions 3 et 17. Aussi est-ce autour de ces deux textes que K. établit un programme de cing
questions (p. 13-15) auxquelles répondent en gros les cing chapitres de 'ouvrage :

1° Les échanges entre les philosophes antérieurs, al-Gazali et Averroés sont-ils directs et
sans détour ou bien relévent-ils de la topique théologique qui déterminerait ainsi la portée des
arguments? Si cela est vrai, quels problémes d’interprétation sont alors posés pour Averroés
et comment doivent-ils &tre résolus? 2° Concernant le probléme de I’efficience causale lui-méme,
vis-a-vis des prédécesseurs et de ses rivaux théologiens, Averroés doit déterminer ce que chacun
des partis entend par cause et par effer. C’est le sujet de la premiére partie de la discussion 3.
3° Qu’est-ce précisément que la connexion nécessaire a laquelle adhére Averroés? (discussion
17); doit-on la distinguer de I’activité des causes produisant leurs effets ? Quelle espece d’évidence
semble contraindre Averroés pour concevoir qu’une telle connexion existe? Quel concomitant
ontologique doit-il admettre pour soutenir son explication de I’efficience causale et de la
connexion nécessaire vis-a-vis de ses prédécesseurs et de Gazali. 4° Essayer de déterminer ce
qui pour Averroés explique la régularité des processus observés de la causalité. Ce qui conduit
a I’examen de la cosmologie rusdienne ailleurs que dans le Tahafat. 5° Examen de la question
difficile de la causalité divine qui constitue I’essentiel de la troisiéme discussion. Qu’est-ce qu’lbn
Rusd entend par Dieu Agent et Créateur de 1’Univers (Agent and Maker of the universe)?
Quel sens doit étre donné a sa théorie de la création éternelle? L’action de Dieu s’exerce-t-elle
d’abord a travers sa volonté, A travers son intellect, ou les deux a la fois? Comment devons-
nous comprendre Daffirmation d’Averroés que l’acte de connaitre pour Dieu est lui-méme
cause? Enfin Averrogs souscrit-il a la théorie de 1’émanation comme paradigme explicatif de
la causalité divine?

Pour remplir ce programme, K. procéde & un examen conceptuel rigoureux, sémantique et
doctrinal, qui tourne autour de la notion d’agent, chez al-Giazali, les théologiens et les philosophes
antérieurs d’une part, chez Averrods de I’autre. Ce qu’al-Gazali cherche a établir, contre la
thése des philosophes selon laquelle Dieu est agent et créateur de 1'Univers, se résume en trois
points : 1° cette thése est inconcevable & partir du statut de 'agent; 2° inconcevable a partir
du statut de 1’acte; 3° contradictoire si I’on explique la relation entre 1’Agent et Son acte par
la théorie de 1’émanation.

L’agent, selon Gazili, posséde quatre caractéristiques : l’acte procéde de lui; il veut et
désire I’acte; il le veut par ‘choix et délibération; il posséde la science de 1’objet particulier
qu’il veut. La volonté est ainsi le principal attribut de I’agent. Le mod¢le de I’agent, que
Gazali ne distingue pas de la cause efficiente, est un étre vivant et plus spécifiquement un étre
humain.

BCAI 8 (1992) B.S. Kogan: Averroes and the Metaphysics of Causation, recensé par A. Elamrani-Jamal
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

74 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 8

Selon Averroes, I’agent, en référence 2 1'une des quatre causes aristotéliciennes, est ce qui
fait passer autre chose de la puissance a 1’acte, soit par choix et délibération, soit par nature
(Tahafut, p. 150-151). La division des agents en naturels et volontaires n’est pas fondée dans
le langage mais dans les choses. Aussi, ce n’est pas de fagon métaphorique que la méme définition
de I’agent s’applique aux étres naturels et aux étres volontaires, mais de fagon réelle. Ayant
noté au passage la similitude de la doctrine de Gazali avec celle des A¥‘arites selon laquelle
I’homme n’a pas de pouvoir acquis (anna al-insan laysa lahu iktisab) et qu’il n’a pas d’influence
sur les existants (wa la lahu fi'lun mu’attirun fi-l-mawgadat; Tah. p. 158), Averroés semble
adresser sa critique a toute doctrine occasionaliste qui fait résider I’efficience causale exclusi-
vement en Dieu.

Les difficultés conceptuelles a D’intérieur de I’exposition de la doctrine d’Averroés sont
constamment soulignées et analysées. Ainsi, a propos de sa conception de I’agent, K. souléve
trois difficultés d’ordre méthodologique ou doctrinal : le probléme de la définition réelle;
Dexistence, relativement & [’agent, de pouvoir et de disposition; la constance des actes
naturels.

La 2° partie de la troisieme discussion du Tahdfut concentre notre attention sur la nature
de I’acte divin. Le débat revient & discuter deux aspects de la nature de I’acte : 1° tout ce qui
est dit acte est-il créé ex nihilo? 2° tout ce qui est dit acte a-t-il un commencement temporel ?
La réponse a ces questions amene K. a des éclaircissements nécessaires sur la doctrine « ambigué »
d’Averroés sur la création continue (hudit da’im) du monde par I’examen en particulier de sa
cosmologie (chap. 4).

Fidéle a sa méthode de retrouver les fondements philosophiques des théses soutenues dans
le Tahafut dans ’ensemble des travaux d’Averroés sur Aristote, K. tente une explication de la
doctrine de la prophétie et des miracles sur laquelle Ibn Rusd ne cesse de réclamer le silence
dans ce livre. Si les philosophes affirment la nécessité causale et que Gazili la nie la plupart du
temps, cela veut-il dire que les philosophes nient I’existence des miracles?

Les premiers (Avicenne) affirment que le miracle est une interruption du cours de la nature;
il se trouve plutdt dans le pouvoir extraordinaire et la capacité réceptive de I'imagination du
prophéte.

Pour Averro¢s, le probléme des miracles est posé (p. 83-85, et la longue n. 19, p. 282-283) en
rapport avec la question du hasard et de la fortune au sens ol Aristote en parle dans le Livre 11
de la Physique (chap. 4-5) dans lequel le Stagirite expose sa doctrine sur la fortune (fuké, al-baht)
et du basard (qutomaton, al-ladi min tilqa’ nafsihi)1. Les miracles seraient de méme nature que
les événements dus a la fortune (spontaneous natural events). Ils sont logiquement et physiquement
possibles, mais disjoints des séquences naturelles ordinaires; ils sont causés. Leurs causes sont
seulement inconnues de nous, bien qu’un philosophe puisse a priori les découvrir. Le Coran
dans ce sens est un miracle, précisément parce qu’il ne constitue pas une violation du cours de
la nature; les miracles ainsi sont des phénoménes extraordinaires, mais ils demeurent insérés
dans un ordre naturel de production. Kogan en conclut que I’entreprise théologique d’Averroés

1. Cf. Aristote, Physique 11, 4-5, 195 b-196 a; traduction arabe d’Ishaq Ibn Hunayn, éd. A. Badawi,
Le Caire, 1984, p. 111.

BCAI 8 (1992) B.S. Kogan: Averroes and the Metaphysics of Causation, recensé par A. Elamrani-Jamal
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1991 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 75

est plutét philosophique que dogmatique. Mais une théologie philosophique n’en demeure pas
moins une théologie (p. 86).

Telles sont quelques incursions dans un livre méthodique, de lecture agréable, et qui mérite
de figurer en bonne place parmi les travaux récents sur le Tahdfut d’Ibn Ruid.

Abdelali ELAMRANI-JAMAL
(C.N.R.S., Paris)

Leo STRAUSS, La Persécution et I’Art d’Ecrire. Paris, Presses Pocket, coll. « Agora »
n° 10, 1989, In-16°, 330 p.

La Persécution et I’Art d’Ecrire rassemble des études parues aux Etats-Unis entre 1941 et 1948.
L’ouvrage, d’abord édité aux presses universitaires de Chicago (1952) !, demeura longtemps
épuisé jusqu’a sa réédition aux mémes presses en 1980 et 1988. Le voici non seulement traduit
en francais, mais assorti d’une introduction du traducteur et, a titre de conclusion, d’une
publication de Leo Strauss qui ne figure pas dans 1’original américain, mais s’inscrit sous le
signe des mémes préoccupations : le compte rendu, paru dans Social Research 1946, d’un livre
sur la philosophie de Platon 2.

La recension de cet ouvrage ici-méme pourrait surprendre puisqu’aucune des cing parties
du livre — & ’exception notable de la réécriture d’un article paru en 1945 sur «le Platon de
Farabi » et figurant ici en guise, tout a la fois, d’introduction et de premier chapitre — ne porte,
peu ou prou, sur « 'islamologie ». Les chapitres II, IV et V sont respectivement consacrés aux
questions de méthode (p. 55-74 : « La persécution et I’art d’écrire »), au « caractére littéraire
du Guide des Egarés » de Maimonide (p. 75-144), a «la loi de la raison dans le Kuzari » d’Halévi
(p. 146-203) et a la question de savoir « comment étudier le Traité théologico-politique de
Spinoza » (p. 205-278) 3.

Mais le lecteur reviendra de cette surprise s’il veut bien se souvenir d’une part, des relations
étroites de la philosophie de Maimonide (la partie qui lui est consacrée * constitue comme le
«nerf» de l'ouvrage) avec celle d’Averroés — les philosophes médiévaux au premier rang
(chronologique) desquels figurent les faldsifa sont, pour Leo Strauss, le domaine d’application
trés approprié des méthodes de lecture qu’il propose ici-méme — et d’autre part, du rdle
de P’auteur dans ’initiation, a Chicago, d’un mouvement d’étude de la falsafa (et de la philosophie
de Farabi en particulier 3) qui nous vaut aujourd’hui les travaux de M. Mahdi et de F. Naggar.

1. Cf. le compte rendu d’Y. Belaval dans R. Brague, « Athénes, Jérusalem, La Mecque »,

Critique d’octobre 1953 et la réponse de Strauss
in What is Political Philosophy, p. 228-232.

2. John Wild, Plate’s Theory of Man,
Cambridge, 1946.

3. Sur L. Strauss, cf. Revue de Métaphysique
et de Morale, 1989, n° 3 qui lui est tout entiére
consacrée, et tout particulirement IP’article de

p. 309-336.

4. Le lecteur francais en trouvera une autre
traduction in Leo Strauss, Maimonide, essais
rassemblés et traduits par Rémi Brague, PUF
(coll. Epiméthée), Paris, 1988, p. 209-276.

5. Cf. in Maimonide, « Quelques remarques sur
la science politique de Maimonide ¢t de Farabi»
(1937), p. 147-148.

BCAI 8 (1992) B.S. Kogan: Averroes and the Metaphysics of Causation, recensé par A. Elamrani-Jamal

© IFAO 2026 BCAl en ligne

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



