66 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 8
De la preuve de I’existence de Dieu par I'Un et le Multiple ! et de ses virtualités théologiques,
rien non plus ne parait. Rencontrée au passage, mais comme un exemple seulement 2, 1’unité
de Dintellect, de celui qui intellige et de I’intelligé, ne suscite aucun des frémissements lyriques
de la Théologie.

Certes, ce ne sont 12 que des indices, et ces traités ne sont pas, quant a leurs buts, compa-
rables; mais ces indices rassemblés dessinent I'image d’un philosophe aussi peu néo-platonicien
que la falsafat Aflatin pouvait déja le laisser soupgonner 4 Léo Strauss 3, comme ils dessinent
les contours d’un accord réel entre les philosophies de Platon et d’Aristote, d’un style trés
différent de celui du Gam", parce que retrouvé, cette fois, en degd des radicalisations néo-
platoniciennes et des artifices d’une dialectique déchue au rang d’une dialectique des artifices :
I’accord juste entre le Sophiste* et la Physique.

Tout aussi clairement que la Physique I, les rudes analyses du K. al-Wahid wa-I-Wahda
évoquent, de Platon, le Parménide et le Sophiste. L’altiére figure de Parménide est d’ailleurs
appelée ici-méme ® & témoigner, comme elle est appelée 4 témoigner, au détour du commentaire
des Topiques, et renvoyant de nouveau aux mémes analyses de la Physique consacrées 4 1’un
¢t au multiple, pour restaurer, dans une certaine mesure, la valeur platonicienne de la dialec-
tique et rappeler la dialectique des « lieux » a ses devoirs de vérité : « C’est pour cette raison
qu’Aristote dit, au début des lecons de la Physigue, lorsqu’il veut entreprendre de discuter
(Ies théses de) Parménide : « nous discutons avec des dialecticiens et il y a une certaine philo-

sophie dans cette discussion avec eux 5 ». o
Dominique MALLET

(Université de Bordeaux III)

FARABI, Deux Traités philosophiques : I’Harmonie entre les opinions des deux Sages, le
divin Platon et Aristote et De la Religion. Introduction, traduction et notes par
Dominique Mallet. Damas, Institut frangais de Damas, 1989. 17 X 24 cm, 185 p.

Il s’agit d’une publication importante pour plusieurs raisons. Deux ceuvres de Farabi, et
non des moindres, sont proposées dans une traduction frangaise. Non seulement Dominique
Mallet les met a4 la portée d’un large public, mais aussi par le moyen de cette traduction
il propose une lecture d’un texte qui ne se laisse pas saisir immédiatement. En effet, la langue

1. K. al-Gam’. .., paragraphe 14 de ma trad.
in Deux Traités, p. 85-86, et n. 88, p. 109-
110.

2. Paragraphe 23.

3. La Persécution et I'Art d’Eecrire (compte
rendu ici-méme p. 75), p. 45.

4. «C’est ainsi pour tous les autres objets,
nous ne posons, €galement, chacun d’eux comme
un que pour le dire aussitdét multiple et le désigner
par une multiplicité de noms (...). A quoi il
sera facile au premier venu d’objecter qu’il
est impossible que le multiple soit un et que

I’'un soit multiple » Platon, Sophiste, 251 b, trad.
Digs.

5. Fin du paragraphe 71.

6. Commentaire des Topiques, ms. Bratislava,
fol. 203 a, citation de la Physigue 1 (2), 185a
18-20; Sur cette signification de la dialectique
prise comme le motif d’un accord réel entre
Platon et Aristote, c¢f. le méme commentaire
fol. 201 b : «quand il traite de 1’éducation des
rois de la cité vertueuse et de celle des philo-
sophes, (Platon) classe la dialectique avant les
mathématiques et avant les trois autres sciences ».

BCAI 8 (1992) Farabi: Deux traités philosophiques: I'Harmonie entre les opinions des deux Sages, le olivin Platon et Aristote et De la Religion, trad. D. Mallet, recensé
par ). Langhade
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1991 Ii. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 67

arabe de Farabi n’est pas toujours aisée, tant s’en faut. Cette difficulté tient non seulement 2
la langue méme du philosophe mais aussi & I’écriture philosophique elle-méme.

Le Traité de I’Harmonie est une ceuvre qui a en effet une forme particuliére, dans laquelle
Farabi ne livre pas immédiatement sa pensée, et ol 1’énoncé de la vérité se fait au travers
d’une écriture dont il n’est pas toujours clair de décider comment elle doit &tre lue.

De ce point de vue, on lira avec le plus grand intérét et la plus grande attention 1’analyse
que nous propose l'introduction pour nous permettre une lecture correcte des traités philo-
sophiques arabes. On trouvera, p. 14 sq., une intéressante typologie des différentes lectures
qui peuvent étre faites de ces textes, depuis le regard scientiste de Renan refusant la possibilité
d’un accord véritable entre philosophie et religion, jusqu’a la volonté de concilier certaines
formes de religion et la connaissance philosophique et démonstrative. Ce qui conduit & une
division des textes philosophiques en ésotériques et exotériques. Tout serait relativement simple
si parfois I’ésotérique ne se dissimulait pas derriére 1’exotérique comme cela arrive chez
Farabi, en particulier dans ce traité. Tout ceci est trés pertinemment expliqué dans cette
introduction.

Il en va de méme en ce qui concerne ’autre traité ici présenté, le Traité de la Religion, qui
définit ce qu’est la religion et son rapport a la philosophie. Ce traité est intéressant en ce qu’il
se distingue d’autres ceuvres comme la Siydsa Madaniyya ou le Traité des Opinions des
habitants de la Cité vertueuse. 11 s’en distingue comme une réflexion théorique se distingue des
descriptions pratiques. Il développe I’idée que 1’on retrouve, en particulier dans le X. al-Huriif,
de la séumission de la religion & la philosophie, dans la mesure ou le fondement spéculatif
et démonstratif de toutes les opinions énoncées dans la religion se trouve dans la philosophie.

Tout ceci, aprés avoir été fort bien expliqué dans l’introduction, se trouve proposé dans
une excellente traduction. J’ai souvent eu I’occasion de signaler I’extréme difficulté que re-
présente la traduction des textes philosophiques arabes et en particulier de ceux de Farabi.
Le mérite de Dominique Mallet n’en est que plus grand. C’est ’un des rares bons traducteurs
qui ne sacrifie ni la précision ni le style.

Je voudrais saisir I’occasion de ce compte rendu pour dire le grand besoin que nous avons
de bonnes éditions critiques de textes philosophiques arabes accompagnés de leurs traductions.
Dans beaucoup de cas, du fait de la difficulté du texte arabe lui-mé&me, une interprétation
s’impose dans la lecture que I’on en fait : de ce fait le traducteur, en étant obligé de choisir
une lecture, vient compléter le travail de I’éditeur critique toutes les fois que ce dernier n’a
pas €lucidé ce que le texte arabe peut avoir d’obscur ou d’ambigu.

Il faut en outre signaler que cette traduction est complétée par des notes abondantes et
précises qui en enrichissent particuliérement la lecture. Une substantielle bibliographie précéde
ce quil faut considérer comme indispensable dans toute édition ou traduction, un index
aux nombreuses entrées.

Voila un ouvrage qui rendra de grands services et qui, nous 1’espérons, est le début d’une
série de publications analogues dont nous avons le plus grand besoin.

Jacques LANGHADE
(Institut f{rangais d’études arabes; Damas)

BCAI 8 (1992) Farabi: Deux traités philosophiques: I'Harmonie entre les opinions des deux Sages, le olivin Platon et Aristote et De la Religion, trad. D. Mallet, recensé

par ). Langhade )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

68 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne §

Miklos MAR TH, Ibn Sina und die peripatetische « Aussagenlogik ». Leiden, E.J. Brill,
1989 (Islamic Philosophy and Theology, vol. VI). 16 x 24,5 cm, VII-259 p.

Contrairement a ce que le titre de ce livre pourrait laisser croire, il ne contient pas au
premier chef une étude de la logique d’Ibn Sina, encore que les textes avicenniens y occupent
une place de choix. Le projet du livre est en réalit¢ de reconstruire la «logique proposition-
nelle » péripatéticienne, telle qu’elle se serait développée au cours des siécles, depuis son
origine chez Théophraste. Ce projet est soutenu par une thése, qui s’énonce en réaction
contre une image traditionnelle de 1’histoire de la logique, selon laquelle deux écoles se seraient
partagé la création de la théorie logique, 1I’école péripatéticienne ayant fondé une logique des
termes, 1’école stoicienne une logique des propositions, ces deux doctrines se trouvant ensuite
réunies, a partir du premier siécle de notre ére, dans un syllabus commun & toute la tradition
postérieure. Contre cette conception, qui représenterait la communis opinio, M.M. soutient
qu’une «logique propositionnelle » d’inspiration aristotélicienne a été dévelopée par les suc-
cesseurs immédiats d’Aristote, Théophraste et Eudéme. C’est cette logique, dite hypothétique
dans les sources grecques, et non point la logique des stoiciens, qui serait a I’origine de
toute la tradition antique et médiévale de la syllogistique également dite hypothétique, et
cela aussi bien dans les ouvrages de langue arabe que dans les traités latins (ou des éléments
stoiciens se seraient toutefois glissés dans un cadre péripatéticien).

Cette thése guide, en retour, le processus de reconstruction de la logique hypothétique, non
point exactement telle que Théophraste 1’aurait élaborée, mais du moins telle qu’il serait
possible de la dégager des sources disponibles. Trois ouvrages, principalement, sont utilisés
aux fins de cette reconstruction : I’Eisagoge dialektike de Galien, le De hypotheticis syllogismis
de Boéce, et le Kitab al-Sifa’ d’Avicenne, au chapitre al-Qiyas. Parmi les autres textes occasion-
nellement cités se trouve notamment le commentaire d’Alexandre d’Aphrodise In Analytica
Priora. La démarche de M.M. consiste alors a extraire de ces ouvrages les divers éléments a partir
desquels se constitue la syllogistique hypothétique. Aprés avoir présenté son projet, et traité des
origines du probléme dans la Dialectiqgue antérieure a Aristote et dans I’ceuvre d’Aristote
lui-méme, M.M. décrit donc la logique hypothétique péripatéticienne dans une suite de
chapitres portant sur la terminologie de cette logique; sur les propositions hypothétiques,
c’est-a-dire les subjonctives, les disjonctives et les conjonctives; sur diverses questions
relatives & ces propositions, notamment la réduction des hypothétiques aux propositions caté-
goriques et le role des Topigues dans la formation des hypothétiques; sur les opérations
effectuées sur les propositions hypothétiques, telles que quantification, négation, conversion;
sur les syllogismes, simples et composés. M.M. fait ensuite une bréve revue de la logique
hypothétique dans la littérature latine, d’abord dans la tradition romaine, puis dans I’ccuvre
de Petrus Hispanus et d’Abélard; il fait de méme pour la tradition arabe, en s’intéressant
notamment a al-Farabi, al-Gazali, et al-Suhrawardi. Dans un chapitre de conclusion, enfin,
M.M. rassemble et énumére les traits qu’il estime caractéristiques de la logique proposition-
nelle péripatéticienne, parmi lesquels la quantification des propositions hypothétiques, la division
des hypothétiques en subjonctives et disjonctives (et I’omission des conjonctives), la réduction
des syllogismes hypothétiques aux syllogismes catégoriques, etc.

BCAI 8 (1992) Farabi: Deux traités philosophiques: I'Harmonie entre les opinions des deux Sages, le olivin Platon et Aristote et De la Religion, trad. D. Mallet, recensé

par ). Langhade
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



