62 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 8

Safis Bistami et Hallag référe en fait 2 des mystiques « outranciers » et non « extravagants »,
la nuance est nette. Méme genre de fausse équivalence a4 propos de «la facon dramatique
(dramatic, en fait « spectaculaire ») dont le calife Ma’min soutint publiquement la cause
mu‘tazilite » (p. 86). S’il est simplement maladroit de parler du Coran comme « incarnation
(embodiment) consommée de la parole de Dieu », on comprend mal, en revanche, la traduction
« une légende raconte que Gautama Bouddha fit de (Ibrahim ibn Adham) un prince » (p. 264),
alors que le texte anglais est sans équivoque : « « A legend reflecting that of Gutama Buddha
makes him a prince...». Nous traduirions par ailleurs (Al-Razi) dabbled in alchemy par
« R. donna dans !’alchimie » et non «il s’occupait un peu d’alchimie» (p. 120), I’ceuvre
de Razi dans ce domaine étant trés considérable. P. 65, & propos du chiisme, au lieu de
«quoique la tolérance soit commandée au nom de la licéité de la dissimulation (zagiyya) »,
il faut lire « bien que la licéité de la dissimulation (tagiyya) soit admise ... ». P. 208, a la
place de « nous pouvons conjecturer sans risque que [’appréciation d’al-Sigistani et d’al-Tawhidi
des tentatives faites par les Fréres de la Pureté ... », nous lirions : « Al-Sigistani et, on peut le
présumer avec assurance, al-Tawhidi, estimaient que la tentative des Fréres ... ». Ou enfin,
p. 322, « apres lui vient ’adepte de la théosophie qui est versé dans la clairvoyance discursive »
doit se corriger par un sens opposé : « Le suit en dignité I’adepte de la théosophie a qui manque
le sens du raisonnement discursif ».

Il n’y a pas lieu toutefois de trop insister sur ces quelques défaillances, finalement assez secon-
daires au regard des centaines de pages de développements clairs et circonstanciés que contient
cet ouvrage. La critique est toujours aisée, alors que le livre de M. Fakhry, ainsi que la
présente traduction, représentent un travail solide et bien fait. S’il ne peut pas vraiment étre
considéré comme une référence scientifique pour des spécialistes, il constitue indubitablement
un apport riche et fort utile, par exemple, pour des étudiants en philosophie non arabisants,
et pour un public cultivé de fagon générale.

Pierre Lory
(Université de Bordeaux III)

‘All BUO-MILHEM, al-Manahi al-falsafiyya “inda al-Gahiz. Beyrouth, Dar al-Tali‘a, 2¢ éd.,
1988. 16,5 x 23,5 cm, 326 p.

Cet ouvrage, & Porigine une thése, part d’une définition assez large de la philosophie, a
savoir un ensemble de connaissances rationnelles, théoriques et pratiques, correspondant a
divers aspects de la nature, de la métaphysique et de 1’action humaine. Il ne s’agit pas 13 d’un
« systéme » mais plutét d’éléments ou d’idées de nature philosophique. Une telle définition
écarte d’emblée 1’existence chez Gahiz d’une doctrine philosophique globale et condamne cet
excellent lettré du III°/IX® siécle a demeurer tel qu’on 1’a toujours pris: un adib qui
philosophe. L’euvre de Gahiz ne présente donc pas une philosophie mais certains « aspects »
(manahi) philosophiques. Quels sont ces aspects?

I y a tout d’abord I’aspect relatif a la physique, puis se succédent 1’aspect kalamique
ou théologique, ’aspect esthétique, 1’aspect linguistique et enfin [’aspect moral et social.

BCAI 8 (1992) ‘A. Bu-Milhem: al-Manahi I-falsafiyya ‘inda I-Gahiz, recensé par F. Jadaane
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1991 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 63

Une certaine méthodologie, qu’il convient de dégager, est en plus présente dans I’ceuvre
gahizienne.

L’ouvrage est divisé en sept parties. La premiére, composée de trois chapitres, est consacrée
aux milieux basrien et bagdadien a I’époque de Gahiz, aux sources de sa pensée et a la
personnalité méme de I’homme (p. 21-64). Le lecteur a qui ’époque et I’ccuvre de Gahiz sont
déja familiéres ne trouvera rien la de particulier. La deuxiéme partie, composée de quatre
chapitres, traite de la philosophie naturelle gahizienne dans les secteurs matériel, animal et
humain (p. 65-104). Pour l'auteur, en évoquant la ressemblance entre I’homme et le singe, et
l’effet du « milieu naturel » sur 1’étre animal, Gahiz aurait été le prédécesseur de Darwin et
de Lamarck. Idée peu adéquate, car il n’y a chez Gahiz ni évolutionnisme ni transformisme.
Cette partie a pourtant le mérite de signaler la tendance « humaniste » dans I’ceuvre gahizienne
(p. 103-104), un théme qui aurait di &tre largement développé, car 'auteur s’est borné a
quelques bréves remarques, alors que les données sur ce théme auraient pu donner lieu & un
chapitre entier, ou faire I’objet méme d’une thése.

La troisicme partie aborde le kaldm gahizien et plus particuliérement ce que les hérésiologues
ont appelé le gahizisme, ou plutdt « la secte gahizienne ». En dépit du caractére fragmentaire
de I’exposé, les idées courantes de Gahiz sur Dieu, la prophétie, I’imamat et la connaissance
« naturelle » sont correctement rapportées (p. 117-174).

La quatriéme partie traite de ’esthétique de Gahiz. J’avoue que cette partie m’a beaucoup
dégu, car j’estime que c’est 'un des aspects les plus originaux et les plus riches de la pensée
gahizienne. Le chapitre intitulé : al-gamal wa Il-husn est particuliérement laconique, l’auteur
aurait pu développer sur le théme une étude considérable, il s’est simplement borné & quelques
bréves remarques, pour consacrer 1’essentiel de son exposé a des questions de critique littéraire
largement connues (p. 193-220). Des thémes comme le beau, le laid, le satirique, le rire... ne
sont touchés que légérement.

Les parties cinq (L’aspect linguistique : p. 249-267) et six (L’aspect moral et I’aspect
social : p. 268-292) ne font que recueillir des pensées et des citations de Gahiz relatives aux
éléments principaux de ces aspects, tels que le fondement de la morale, la vertu, le bien et
le mal, la morale pratique, le fondement de la vie sociale, les classes sociales, la politique,
I’économie, la femme. Certes, ces éléments sont d’un intérét particulier pour le lecteur curieux,
et Ihistorien des idées pourrait s’en servir utilement, mais dans ’ordre selon lequel ils ont
¢té donnés ils restent insuffisants pour éclairer et approfondir la personnalité et la pensée
globales de Gahiz.

Reste cette septiéme partie consacrée a ce que l’auteur appelle « méthode de pensée
gahizienne » (p. 297-313). M. Bii-Milhem trouve un peu de tout dans cette méthode. Elle est
a la fois critique, dialectique, inductive, sceptique, compréhensive, digressive, réaliste et ration-
nelle (p. 297). Bien entendu, une étude partie d’un Gahiz sans « essence », ou plutét d’un
Gahiz étranger & toute visée bien définie ou a toute conscience globale et systématique, ne
pouvait pas aboutir & d’autres résultats.

Je dois dire, pour conclure, qu’il est loin de mon esprit de déprécier la valeur de ce
travail, car je crois qu’il fait montre d’un effort de recherche vivement louable et il a le mérite
de mettre en face de nous une bonne quantité de textes et de pensées Fahiziens ainsi qu’une

BCAI 8 (1992) ‘A. Bu-Milhem: al-Manahi I-falsafiyya ‘inda I-Gahiz, recensé par F. Jadaane
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

64 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 8

certaine image de Gahiz. Je crois seulement qu’il y a derriére tous ces éléments quelque chose
de plus, il y a une philosophie proprement dite, une philosophie vivante dont nous sommes
appelés encore une fois & dégager non seulement les éléments constitutifs épars mais aussi 1’esprit

et la structure. ]
Fehmi JADAANE

(Amman)

Abi Nasr al-FARABI, Kitab al-Wahid wa-I-Wahda,; Alfarabi’s On One and Unity, Arabic
Text Edited with Introduction and Notes By Muhsin Mahdi. Casablanca, Les
Editions Toubkal, coll, « al-ma’rifa al-falsafiyya », 1989 '. In-8°, 103 p. (dont 2 p.
de préface en anglais et 25 p. d’introd. et de table des matiéres en arabe).

L’attribution a Farabi de ce Traité sur I’Un et I'Unité est solidement attestée : le traité est
mentionné par Ibn Bagga au début de 1’épitre fI ittisal al-‘aql bi-l-insan, résumé (de méme que
le K. al-Huriif') dans les gawdmi® ma ba'da-I-tabi‘a d’Averroés 2, mais aussi recensé au catalogue
des ccuvres de Farabi de la bibliothéque de I’Escurial et relevé chez al-Qifti, chez Ibn Abi
Usaybi‘a et chez al-Safadi.

M. Mahdi fit jadis (1970) allusion a ce traité dans l’indrotuction (p. 42-43) du K. al-Hurif
— K. al-Huriff dont on apprend au passage (préface en anglais du présent traité) qu’il en tient
une seconde version, revue, augmentée et étayée sur d’autres ms., préte i 1’édition — : parmi
les parties de la Métaphysique d’Aristote sur lesquelles le K. al-Hurif demeure silencieux,
M. Mahdi relevait celles consacrées a 1’'un et a D’unité 3 : il supposait alors que ce silence
était imputable a la rédaction, par le méme philosophe, d’une épitre séparée et consacrée a
I’examen approfondi de cette question : « peut-tre, écrivait-il, cette épitre fut-elle initialement
une partie du K. al-H.; c’est une chose qui doit retenir ’attention, d’autant que le style de
I’épitre sur [’Un et I’Unité ressemble a celui de nombreuses divisions du K. al-H., de méme que
le classement et le détail de ce qu’on y trouve sur les significations de I’un et de ’unité chez
le vulgaire et chez les philosophes » 4.

Avant lui, les professeurs Hazim Mushtak, de Bagdad, et Hiiseyin Atay d’Ankara auxquels,
d’ailleurs, cet ouvrage est dédié, s’essayérent a 1’établissement du texte & partir de deux des
trois mss 3 trouvés a ce jour portant copie du traité. L’un de ces trois mss b, demeuré ignoré
de ses prédécesseurs, permet tout 4 la fois & M. Mahdi de récuser 'une de leurs sources 7 et de
restaurer le texte mieux que les précédentes tentatives ne le laissaient espérer. Il restait encore
a couper ici, a ajouter la, a préférer ailleurs telle modification a P’asservissement aux mss,
mémes concordants, pour présenter un texte toujours pourvu de sens.

1. La datation du livre est indécise : 1989 la terminologie du vulgaire, cf. K. al-Wahid, fin

(p. 2) ou 1990 (p. 4)? du paragraphe 18.
2. Livres 1 paragraphes 34-43 dans I’éd. Carlos 5. Ayasofya 2/3336 et 2/4839.

Quiroz Rodriguez, Madrid, 1919. 6. Ayasofya 2/4854 (et non 4853 comme il
3. Delta 6 et lota; cf. également Topiques 1, 7. apparait une fois dans l’'introd. en anglais).
4. Loc. cit.; pour un ex. de comparaison avec 7. Ayasofya 2/4839.

BCAI 8 (1992) ‘A. Bu-Milhem: al-Manahi I-falsafiyya ‘inda I-Gahiz, recensé par F. Jadaane
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



