60 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 8

Chapitre II, Des conseils aux subordonnés et aux pairs : association et fréquentation des
amis; condamnation de la pauvreté et efforts pour acquérir de la fortune (dawlat); soumis-
sion (ou résignation) a la volonté divine, au contentement (gand‘at) et a la solitude; recherche
des perfections et de 1’assentiment divin.

Bien que citant rarement ses sources, M.B. utilise certains « Miroirs » notamment le A}hlag-i
muhsini, « adaptation » tardive de Tusi, mentionnée plusieurs fois. Des maximes ou apho-
rismes sont aussi repris ou adaptés comme, par exemple, 1’adage bien connu: «sur une
balance, une heure de justice pése plus que soixante ans de dévotion (‘ibadat)» 1.

Mis a part les lacunes ou les erreurs citées ci-dessus, ce travail reste agréable a lire et
comporte assez peu de fautes typographiques. La traduction est assez précise et claire, malgré
certaines transcriptions du persan « a I'indienne » qui sont parfois déroutantes pour I’iranisant.
Ainsi, « Tuhmatan » pour Tahmtan, un des titres de Rostam, héros du Sahnama, est pour le
moins curieuse, S.S.A. renvoyant par ailleurs au Lugat-nama de Dihhuda (Traduction, p. 97,
n. 95). Trés utile pour ses notes, séparées pour I'Introduction et la Traduction, ’ouvrage ne
comporte pas de bibliographie. Il faut aller chercher les références dans les notes, y compris
pour les travaux de S.S.A., dont un article sous presse dans Studia Islamica.

Jean CALMARD
(C.N.R.S./E.P.H.E., Paris)

Magid FAKHRY, Histoire de la philosophie islamique, traduit de I’anglais par Marwan Nasr.
Paris, Editions du Cerf, 1989. 14 x 23 cm, 416 p-

Le travail de M. Fakhry, dont la premiére édition date en faite de 1970, était venu fort a
propos combler un vide dans la documentation en langues européennes sur 1'Islam. La
Geschichte der Philosophie im Islam de de Boer, d’une belle qualité, est cependant devenue
trop ancienne (1901!), et I’Histoire de la philosophie islamique de Henry Corbin, malgré ses
qualités intrinséques, privilégie 1’optique ésotériste au point de n’offrir qu’un panorama assez
partiel du sujet suggéré par son titre. D’autres parutions ont certes repris cette tentative a
des degrés divers, mais outre qu’elles s’adressent le plus souvent & un public vaste et non
spécialisé, elles présentent le plus souvent 1’ensemble des courants de pensée en Islam. Or ce
que propose M. Fakhry est bien une histoire de la philosophie au sens strict, de 1’effort de
réflexion rationnelle pour comprendre les questions intellectuelles et morales se posant a
I’homme. Il a dés lors consacré, trés naturellement, 1’essentiel de son ouvrage a la falsafa :
la transmission du savoir grec au Proche-Orient arabe, la pensée des principaux faldsifa, sont
I’objet de chapitres consistants, clairs et pédagogiques. Le kalam ou le soufisme n’intéressent
en fait ’auteur que dans la mesure ol ils adoptent ou incluent une démarche de nature
philosophique (p. 20). C’est sous cet angle que sont abordées, par exemple, les ceuvres de
Suhrawardi ou celles de Gazili. C’est également ce choix préalable qui explique le silence

1. Maw‘iza, fol. 9 b (cité deux fois dans ’Introduction, p. 16 et 28).

BCAI 8 (1992) M. Fakhry: Histoire de la philosophie islamique, traduit de I'anglais par M. Nasr, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1991 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 61
de cet ouvrage sur les usil al-figh, ainsi que ’absence d’exposé suivi sur la pensée chiite.
Les Ihwan al-Safa’ et Molla Sadra ont certes droit a d’importants chapitres, mais ce par
I’intérét de leur pensée pour la philosophie générale, la dimension chiite de leurs ceuvres
n’étant pas ici prise en considération. L’ismaélisme en tant que tel est totalement occulté.
Inversement, on trouvera un chapitre sur Yahya ibn ‘Adi et sa philosophie trinitaire, fort
intéressant du reste, bien qu’un peu surprenant vu ’intitulé du livre. Mais quoi qu’il en soit,
notre propos ne sera pas tant d’évaluer le contenu de ce livre déja ancien et connu, que
d’apprécier 1’apport de cette récente traduction.

Une premiére remarque concerne la bibliographie. La présente traduction est fondée sur
I’édition de 1983, telle quelle, et cette derniére n’avait apporté au texte de 1970 que des ajouts
assez brefs et des précisions documentaires de détail. Au total donc, cette bibliographie est
assez vieillie; les références datant des années 1960 sont rares, celles des années 1970 excep-
tionnelles. Or, il va sans dire que chaque année voit paraitre des éditions critiques, traductions
et études nouvelles en falsafa comme en kalam et en soufisme. Mé&me si ces ouvrages n’auraient
pas toujours modifié vraiment le contenu des chapitres, il elt été utile pour le lecteur frangais
désireux d’approfondir tel sujet précis d’avoir a sa disposition un ensemble de références plus
a jour. D’autant que ce ne sont pas seulement les sources, mais aussi les concepts et les
démarches qui vieillissent : ainsi ’affirmation des influences hindoues sur le soufisme (p. 259,
p. 267 sq.; théorie de Zaehner, abandonnée par la plupart des spécialistes) ou le
concept de « panthéisme » appliqué a la mystique musulmane (p. 267, 275), ou encore
I’anthropomorphisme grossier attribué aux chiites gulat (p. 80). Suivant Massignon de trop
prés !, ’A. surévalue le role de Bistami et de Hallag — soufis au demeurant fort peu
philosophes —, au détriment de I’immense production doctrinale des siécles postérieurs, dont
seule la pensée d’Ibn ‘Arabi fait I’objet d’un exposé étendu 2. La mise a jour de 1’édition de
1983 est en fait restreinte et concerne la pensée arabe contemporaine. L’édition de 1970,
s’arrétait, chronologiquement, aux ceuvres de Badawi et Habachi; celle de 1983 y ajoute 7 pages
notamment sur Tizini, Muruwwa et Laroui. Adjonction certes utile, mais succincte au regard
de la problématique en jeu.

Quant 2 la traduction elle-méme, elle est généralement de bonne tenue, M. Nasr possédant
une bonne maitrise des deux langues, et une compétence siire dans le maniement du vocabu-
laire philosophique. 11 est d’autant plus étonnant de voir surgir de temps a autre des erreurs
pouvant étre graves. Passons sur de simples négligences, comme la traduction de monastic
par « mystique » (p. 260) ou la bizarre mention (absente de la version anglaise) d’un « *Abd
al-Molitian » comme mu‘tazilite de Bagdad (p. 88). Mais la mention répétée des extravagant

1. En interprétant parfois sa pensée de fagon
erronée. Ainsi dans I’affirmation que Sibli a
été un maitre spirituel de Hallag (p. 269) ou
que ce dernier a pu a4 un moment donné
professer le chiisme (p. 270, 271). Il est de méme
fort douteux qu’lbn “Arabi ait épousé Nizim
bint Rustum, comme il est dit p. 276. Enfin,

BCAI en ligne

Du 1-Nin n’a jamais été le disciple de Gabir
ibn Hayydn (comme cela est affirmé p. 264); il y a
confusion avec Ibn ‘Tyad al-Misri probablement.

2. Qui pour I’essentiel est un résumé de
I’ouvrage de A.E. Affifi, The Mystical Philosophy
of Ibnu-I-Arabi (1938).

BCAI 8 (1992) M. Fakhry: Histoire de la philosophie islamique, traduit de I'anglais par M. Nasr, recensé par P. Lory
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

62 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 8

Safis Bistami et Hallag référe en fait 2 des mystiques « outranciers » et non « extravagants »,
la nuance est nette. Méme genre de fausse équivalence a4 propos de «la facon dramatique
(dramatic, en fait « spectaculaire ») dont le calife Ma’min soutint publiquement la cause
mu‘tazilite » (p. 86). S’il est simplement maladroit de parler du Coran comme « incarnation
(embodiment) consommée de la parole de Dieu », on comprend mal, en revanche, la traduction
« une légende raconte que Gautama Bouddha fit de (Ibrahim ibn Adham) un prince » (p. 264),
alors que le texte anglais est sans équivoque : « « A legend reflecting that of Gutama Buddha
makes him a prince...». Nous traduirions par ailleurs (Al-Razi) dabbled in alchemy par
« R. donna dans !’alchimie » et non «il s’occupait un peu d’alchimie» (p. 120), I’ceuvre
de Razi dans ce domaine étant trés considérable. P. 65, & propos du chiisme, au lieu de
«quoique la tolérance soit commandée au nom de la licéité de la dissimulation (zagiyya) »,
il faut lire « bien que la licéité de la dissimulation (tagiyya) soit admise ... ». P. 208, a la
place de « nous pouvons conjecturer sans risque que [’appréciation d’al-Sigistani et d’al-Tawhidi
des tentatives faites par les Fréres de la Pureté ... », nous lirions : « Al-Sigistani et, on peut le
présumer avec assurance, al-Tawhidi, estimaient que la tentative des Fréres ... ». Ou enfin,
p. 322, « apres lui vient ’adepte de la théosophie qui est versé dans la clairvoyance discursive »
doit se corriger par un sens opposé : « Le suit en dignité I’adepte de la théosophie a qui manque
le sens du raisonnement discursif ».

Il n’y a pas lieu toutefois de trop insister sur ces quelques défaillances, finalement assez secon-
daires au regard des centaines de pages de développements clairs et circonstanciés que contient
cet ouvrage. La critique est toujours aisée, alors que le livre de M. Fakhry, ainsi que la
présente traduction, représentent un travail solide et bien fait. S’il ne peut pas vraiment étre
considéré comme une référence scientifique pour des spécialistes, il constitue indubitablement
un apport riche et fort utile, par exemple, pour des étudiants en philosophie non arabisants,
et pour un public cultivé de fagon générale.

Pierre Lory
(Université de Bordeaux III)

‘All BUO-MILHEM, al-Manahi al-falsafiyya “inda al-Gahiz. Beyrouth, Dar al-Tali‘a, 2¢ éd.,
1988. 16,5 x 23,5 cm, 326 p.

Cet ouvrage, & Porigine une thése, part d’une définition assez large de la philosophie, a
savoir un ensemble de connaissances rationnelles, théoriques et pratiques, correspondant a
divers aspects de la nature, de la métaphysique et de 1’action humaine. Il ne s’agit pas 13 d’un
« systéme » mais plutét d’éléments ou d’idées de nature philosophique. Une telle définition
écarte d’emblée 1’existence chez Gahiz d’une doctrine philosophique globale et condamne cet
excellent lettré du III°/IX® siécle a demeurer tel qu’on 1’a toujours pris: un adib qui
philosophe. L’euvre de Gahiz ne présente donc pas une philosophie mais certains « aspects »
(manahi) philosophiques. Quels sont ces aspects?

I y a tout d’abord I’aspect relatif a la physique, puis se succédent 1’aspect kalamique
ou théologique, ’aspect esthétique, 1’aspect linguistique et enfin [’aspect moral et social.

BCAI 8 (1992) M. Fakhry: Histoire de la philosophie islamique, traduit de I'anglais par M. Nasr, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



