58 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 8

d’un rayonnement religieux, de personne a personne, dans un espace ou un temps qui
échappent a I’analyse, laisse a4 peu prés entiére 1’énigme Ibn Idris, en dépit de I’impression-
nante somme d’informations rassemblée. Une considérable bibliographie, destinée & &tre un

outil de travail pour la recherche a venir, compléte cet ouvrage.

Nicole GRANDIN
(E.H.E.S.S., Paris)

Sajida Sultana ALvI, Advice on the Art of governance. Mau'izah-i Jahangiri of Muhammad
Baqir Najm-i Sani: An Indo-Islamic Mirror for Princes. Texte persan avec intro-
duction, traduction et notes. New York, SUNY, 1989. 215 p., index.

La tradition des « Miroirs des Princes » en persan nous est maintenant bien connue grice
a des études constamment renouvelées et 4 des éditions et traductions de textes. Toutefois,
ces efforts d’édition et ces études ont porté essentiellement sur les origines et sur les influences
pré-islamiques (grecques et iraniennes), sur des ouvrages parfois repris de textes classiques en
arabe, ainsi que sur les développements de cette tradition jusqu’au VII®-XIII® siécle, ol fut
rédigé par Nagir al-Din Tasi (m. 1274) le Ahlag-i Nasiri, le plus important traité en persan
sur 1’éthique, 1’économie et la politique, maintes fois imité ou « adapté» par des auteurs
postérieurs !. Bien que fortement influencée par la tradition élaborée dans la culture iranienne,
la composition de « Miroirs des Princes » occupe une place a part dans le contexte indo-
musulman ou les tenants du pouvoir doivent s’adapter au caractére multi-confessionnel du
milieu ambiant. Cela apparait particuliérement dans la culture moghole qui transcende les
identités religieuse, linguistique et ethnique (voir ’Introduction de cet ouvrage, p. 9, avec réf.
a J.F. Richards).

Alors que I’édition de textes indo-persans s’est considérablement ralentie (on publie souvent
en «reprint » les anciennes éditions de la Bibliotheca Indica ou les traductions anglaises du
XIXe si¢cle), S.S. Alvi a le mérite de nous fournir une édition critique, accompagnée d’une
traduction anglaise, d’un texte trés représentatif tant comme livre de conseils au prince que
comme reflet ou « miroir» d’une époque, celle du régne de I’empereur moghol Gahangir
(1605-1627). Précédé d’une Introduction sur les « Miroirs des Princes » indo-musulmans du
XIII® au XVII® siécle, cet ouvrage comble une lacune importante de nos connaissances dans ce
domaine 2. En effet, & part le fameux Adab al-harb wa’l $aga‘a, de Fahr al-Din Mudabbir

1. La «somme» la plus remarquable sur
I’ensemble des thémes de la morale, des conseils
aux gouvernants, des « Miroirs des princes » etc.
est 'ouvrage de C.H. de Fouchécour, Moralia.
Les notions morales dans la littérature persane du
I/ IXe qu VIIe| XIII® siécle, Institut frangais de
recherche en Iran. Bibliothéque iranienne n° 32,
Editions Recherche sur les Civilisations, synthése
n® 23, Paris 1986. Les principaux ouvrages

BCAI en ligne

d’éthique (akldq) sont traités sous leurs titres
respectifs dans 1’Encyclopaedia Iranica qui com-
porte des articles génériques : Aphldg; Andarz
(I, dans 'Iran pré-islamique; II, en néo-persan);
Andarznama; Ethics (par C.H. de Fouchécour,
en préparation).

2. L’article Ahlag de VEncyclopaedia Iranica
(rédigé par Fazlur Rahman) n’aborde méme pas
ce genre dans la littérature indo-musulmane,

BCAI 8 (1992) S.S. Alvi: Advice on the Art of governance. Mau‘izah-i Jahangiri of Muhammad Bagir Najm-i Sani: An Indo-Islamic Mirror for Princes, recensé par J. Calmard
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1991 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 59

(écrit au tournant des XIIe-XIII® siécles), ce genre littéraire, trés utile pour I’histoire, demeure
assez mal connu.

Comme on a pu souvent le déplorer, il est regrettable que les auteurs d’expression ou de
formation anglo-saxonne négligent les études en langues européennes autres que l’anglais.
En P’occurrence, I'utilisation de I'ouvrage de C.H. de Fouchécour (cf. supra) aurait permis
de renforcer I’argumentation développée dans 1’Introduction. Les maigres informations recueil-
lies par S.S.A. sur les ancétres de Muhammad Baqir Nagm-i tani (m. 1637), Pauteur de
Maw'iza-i Gahangiri, auraient pu étre complétées par la consultation de recherches récentes.
Les anc€tres appartiennent en fait & une famille de dignitaires du divan safavide, d’origine
arabe, établie a Huzdn (village prés d’Isfahan) depuis le XVe siécle !. Muhammad Bagir
descendait de Yar Ahmad (et non pas Muhammad, p. 11) Nagm-i tini (m. 1512), le fameux
vakil de Sah Isma‘il 1¢*. Mais la filiation des Huzani ayant émigré en Inde reste mal connue 2,
Le pére de Baqir, Mustafa Beg, était employé au divan provincial de Farah (au sud de Hérat,
ville trés mal située dans cette étude, p. 12, n. 68). Suite a des difficultés financiéres,
Muhammad Béqir émigra en Inde vers la fin du régne de Akbar (1556-1605) ou au début de
celui de Gahangir. Trés doué pour les belles lettres, I’art épistolaire (in§d@’), ’administration
et la politique, lié par son mariage aux Moghols, titulaire de hauts postes (mansabdari-s)
comme gouverneur de villes et de régions, il poursuivit sa carriére politique jusqu’a sa mort.
Ces « conseils » sont le fruit de son expérience tant comme haut dignitaire moghol que comme
immigré de fraiche date, méme s’il est parvenu a s’intégrer a 1’élite dirigeante et intellectuelle.
Pragmatique dans ses écrits (voir infra), il le fut aussi dans ses actes. Bien que de confession
shi‘ite imamite, il fit passer ses implications dans la vie politique avant ses convictions. En
1629, c’est lui qui dirige les armées mogholes au Deccan, dans les territoires des souverains
shi‘ites Qutb-8ahi (Introduction, p. 12, n. 75). S.S.A. est d’accord avec A.K.S. Lambton sur
les difficultés de distinguer entre auteurs sunnites et shi‘ites de « Miroirs des Princes» dans
leurs théories du pouvoir (ibid., n. 88).

L’édition du texte est basée sur deux manuscrits conservés a I’India Office, dont I’un fut
écrit en 1619, du vivant de 'auteur. Rédigé en 1612-1613, cet ouvrage assez court (62 folios
pour la partie « Miroir des Princes » proprement dite), en prose ornée de vers, est avant tout
un traité pratique sur I’art de gouverner et sur les comportements conseillés aux membres
de I’¢lite politique et intellectuelle, comme I’indiquent clairement les intitulés de ses divisions
résumeés ci-apres.

Chapitre I, Des conseils aux rois : justice et discipline, générosité, bravoure, mansuétude,
consultation et planification (tadbir); se protéger des ennemis; ne pas agir sur le conseil d’un
égoiste et interdire ’accés de I’assemblée au conspirateur (sa‘7) et au calomniateur (nammam);
éducation des serviteurs.

1. Sur la famille Huzani qui prétend descendre Orient et océan Indien 1 (1984), p. 10-13;
de Ga‘far al-Tayyar, frére de I’Imam °Ali, voir : M. Haneda, « La famille Huzini d’Isfahan (XV*-
R. Quiring Zoche, Isfahan im 15. und 16. Jahr- XVII® siécles)», Studia Iranica, 18/1 (1989),
hundert, Freiburg, 1980, p. 210-253; J. Aubin, p. 77-92.

« Révolution chiite et conservatisme. .. », Moyen- 2. M. Haneda, loc. cit., p. 91.

BCAI 8 (1992) S.S. Alvi: Advice on the Art of governance. Mau‘izah-i Jahangiri of Muhammad Bagir Najm-i Sani: An Indo-Islamic Mirror for Princes, recensé par J. Calmard
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

60 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 8

Chapitre II, Des conseils aux subordonnés et aux pairs : association et fréquentation des
amis; condamnation de la pauvreté et efforts pour acquérir de la fortune (dawlat); soumis-
sion (ou résignation) a la volonté divine, au contentement (gand‘at) et a la solitude; recherche
des perfections et de 1’assentiment divin.

Bien que citant rarement ses sources, M.B. utilise certains « Miroirs » notamment le A}hlag-i
muhsini, « adaptation » tardive de Tusi, mentionnée plusieurs fois. Des maximes ou apho-
rismes sont aussi repris ou adaptés comme, par exemple, 1’adage bien connu: «sur une
balance, une heure de justice pése plus que soixante ans de dévotion (‘ibadat)» 1.

Mis a part les lacunes ou les erreurs citées ci-dessus, ce travail reste agréable a lire et
comporte assez peu de fautes typographiques. La traduction est assez précise et claire, malgré
certaines transcriptions du persan « a I'indienne » qui sont parfois déroutantes pour I’iranisant.
Ainsi, « Tuhmatan » pour Tahmtan, un des titres de Rostam, héros du Sahnama, est pour le
moins curieuse, S.S.A. renvoyant par ailleurs au Lugat-nama de Dihhuda (Traduction, p. 97,
n. 95). Trés utile pour ses notes, séparées pour I'Introduction et la Traduction, ’ouvrage ne
comporte pas de bibliographie. Il faut aller chercher les références dans les notes, y compris
pour les travaux de S.S.A., dont un article sous presse dans Studia Islamica.

Jean CALMARD
(C.N.R.S./E.P.H.E., Paris)

Magid FAKHRY, Histoire de la philosophie islamique, traduit de I’anglais par Marwan Nasr.
Paris, Editions du Cerf, 1989. 14 x 23 cm, 416 p-

Le travail de M. Fakhry, dont la premiére édition date en faite de 1970, était venu fort a
propos combler un vide dans la documentation en langues européennes sur 1'Islam. La
Geschichte der Philosophie im Islam de de Boer, d’une belle qualité, est cependant devenue
trop ancienne (1901!), et I’Histoire de la philosophie islamique de Henry Corbin, malgré ses
qualités intrinséques, privilégie 1’optique ésotériste au point de n’offrir qu’un panorama assez
partiel du sujet suggéré par son titre. D’autres parutions ont certes repris cette tentative a
des degrés divers, mais outre qu’elles s’adressent le plus souvent & un public vaste et non
spécialisé, elles présentent le plus souvent 1’ensemble des courants de pensée en Islam. Or ce
que propose M. Fakhry est bien une histoire de la philosophie au sens strict, de 1’effort de
réflexion rationnelle pour comprendre les questions intellectuelles et morales se posant a
I’homme. Il a dés lors consacré, trés naturellement, 1’essentiel de son ouvrage a la falsafa :
la transmission du savoir grec au Proche-Orient arabe, la pensée des principaux faldsifa, sont
I’objet de chapitres consistants, clairs et pédagogiques. Le kalam ou le soufisme n’intéressent
en fait ’auteur que dans la mesure ol ils adoptent ou incluent une démarche de nature
philosophique (p. 20). C’est sous cet angle que sont abordées, par exemple, les ceuvres de
Suhrawardi ou celles de Gazili. C’est également ce choix préalable qui explique le silence

1. Maw‘iza, fol. 9 b (cité deux fois dans ’Introduction, p. 16 et 28).

BCAI 8 (1992) S.S. Alvi: Advice on the Art of governance. Mau‘izah-i Jahangiri of Muhammad Bagir Najm-i Sani: An Indo-Islamic Mirror for Princes, recensé par J. Calmard
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



