1991 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 55

R.S. O’FAHEY, Enigmatic Saint. Ahmad ibn Idris and the Idrisi Tradition. London, Hurst
& Company, 1990. 261 p. + XIII, cartes, index.

Cet ouvrage, qui repose sur une vaste documentation réunie par ’auteur et un groupe de
chercheurs des universités de Bergen et de Khartoum notamment, propose une approche bio-
graphique du mouvement de renouveau qui s’est manifesté dans le soufisme a la fin du XVIII®
et au XIX* siécle : quatre chapitres sont consacrés au Sayh Ahmad ibn Idris, né aux envi-
rons de Fés vers 1750, figure majeure de ce mouvement, mais savant religieux et mystique
« énigmatique », dont I’ceuvre écrite trés mince et les sources disponibles expliquent encore
mal I’influence considérable & 1’époque, d’Afrique du Nord a I’'Indonésie, d’Europe du Sud
a la coté orientale de I’Afrique noire. Quatre autres chapitres, «la tradition idriside »,
concernent ceux qui se sont réclamés de son héritage spirituel (ses fils et ses disciples) pour
fonder de nouvelles confréries ou pour enseigner. La démarche de I’auteur, dans ces chapitres,
demeure centrée sur les destinées individuelles, allant des grandes figures de la premiére géné-
ration, comme al-Saniisi et al-Mirgani, & la multiplicité de personnages plus discrets qui ont
également contribué a véhiculer ’influence du Sayh maghrébin jusqu’aux confins du monde
musulman.

Dans une courte préface, I’auteur précise que cet ouvrage constitue la premiére partie d’une
recherche plus vaste sur le Sayh Ahmad ibn Idris. En fait, les sources étant a ce jour peu
nombreuses et éparpillées, tenter cette biographie dans les régles de I’histoire positiviste
occidentale est une gageure : dans les textes, en effet, laconiques et retranchés derriére les codes
en usage, Ibn Idris émerge d’emblée « canonisé » et rien n’est dit, au-dela des généralités, de
son milieu d’origine, de sa famille, de ses itinéraires, de ses conditions de vie matérielle, de
son entourage personnel, de la vie interne de son cercle d’enseignement, etc. Toutes raisons
pour lesquelles, d’ailleurs, R.S. O’Fahey n’a pas voulu s’aventurer dans une analyse « trop
sociologique », ni tomber dans un schéma explicatif général d’école ou de mouvement que
I’ensemble des données recueillies ne peut encore justifier.

Un premier chapitre, intitulé « Neo-sufism and Ibn Idris », examine la pertinence de ce
terme, employé par plusieurs auteurs, pour caractériser le mouvement de renouveau soufi
des XVIII*-XIX*® siécles, dont Ahmad ibn Idris est considéré comme une des figures-clés, et
auquel se rattachent des furug telles que la Tiganiyya, la Hatmiyya, la Sanisiyya, la RaSidiyya,
la Salihiyya, etc. Sur le plan de la doctrine, I’auteur considére que les divergences constatées entre
Ibn Idris lui-méme, son disciple al-Sanisi, et Ahmad al-Tigani, notamment, sur des questions
aussi fondamentales que celles de tariga muhammadiyya, des modalités de I’initiation directe par
le Prophéte ou encore des rapports avec la pensée mystique et philosophique d’Ibn ‘Arabi,
n’ont pas été suffisamment étudiées pour permettre ’emploi d’une terminologie générale. En
revanche, « néo-soufisme » peut étre utilement employé dans un sens limité, pour désigner les
nouvelles formes d’organisation confrérique centralisées qui sont apparues a cette époque, en
particulier aux marges africaines du monde musulman ou elles ont joué un réle social et
politique souvent important. C’est d’ailleurs le clivage marges de 1’islam/terres centrales — ol
de telles formes organisationnelles en se sont pas développées — qui explique, pour I’auteur,
que jusqu’ici Ibn Idris et ses continuateurs aient plutot retenu l’attention des africanistes que

BCAI 8 (1992) R.S. O’'Fahey: Enigmatic Saint. Ahmad ibn Idris and the Idrisi Tradition, recensé par N. Grandin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

56 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 8

celle des historiens du réformisme musulman des XVIII®-XIX¢ siécles. En outre, les travaux
de ces derniers étaient pour I’essentiel fondés sur un modéle théorique qui classait les mouve-
ments en deux catégories, ceux qui s’accommodaient de I’Occident et ceux qui le rejetaient.
Or Ahmad ibn Idris, du moins en ce qui le concerne personnellement, semble avoir fait partie
d’un troisiéme groupe, qui «ignorait» 1’Ouest (p. 5), et dont l’activisme religieux était sous-
tendu par la dynamique interne de sa propre société.

Avant d’aborder la biographie méme d’Ibn Idris dans les chapitres 2-4, I’auteur procéde 2
un bref examen critique de la littérature le concernant, depuis les premiers portraits, presque
contemporains, publiés en arabe par des savants religieux yéménites et les ouvrages de manaqib,
jusqu’d la «littérature de surveillance » de 1’administration coloniale frangaise (Depont et
Coppolani, Rinn, Duveyrier, Le Chitelier), et enfin aux publications de chercheurs ou idéo-
logues musulmans des temps présents, qui ont « récupéré » de diverses maniéres le réformisme
du soufi maghrébin.

Les trois chapitres biographiques constituent un tour de force. Ils sont le fruit d’un dépouil-
lement minutieux d’une documentation rare et avare, faites de sources externes et postérieures
la vie d’Ibn Idris pour la plupart, et de la formulation d’hypothéses historiques pour reconstituer
la continuité. Ainsi, sur les « Années marocaines », celles de la formation religieuse et soufie
du Sayh, hormis une généalogie qui le place parmi les «@raf hasanides du Maroc et dans
la dynastie idriside qui domina Fés en 788-974, ’auteur n’a disposé d’aucune source qui le
renseigne directement sur des points importants, comme les relations d’Ibn Idris avec les diffé-
rents milieux religieux locaux ou avec le pouvoir politique, ou encore comme les raisons qui
Pont poussé a quitter le Maroc en 1798. Le chapitre qui suit, « Les années obscures », concerne
la vie d’Ibn Idris entre 1798 et 1827/1828, période qu’il passa dans les Lieux saints et en
séjours en Haute Egypte. Sur ces années encore, qui furent, estime R.S. O’Fahey (p. 51), les plus
importantes pour le rayonnement de son influence dans le monde musulman, des sources insuf-
fisantes, et souvent hagiographiques, ont rendu difficile jusqu’a I’établissement d’une chrono-
logie de ses voyages en Haute Egypte, et laissent dans ’ombre les motifs qui le poussérent a
s’intéresser a cette région en particulier. Quant A ses activités & La Mecque, aux controverses
que suscita son enseignement, aux relations qu’il eut, a différents moments, avec les pouvoirs
en place, les ‘ulama’, le Sarif de La Mecque, les Wahhabites et enfin les forces de Muhammad
‘Alf, Pacha d’Egypte, aux circonstances qui amenérent & lui deux de ses plus proches disciples,
tous ces points restent encore mal documentés, comme d’ailleurs les événements qui provo-
querent son installation au Yémen. Ce chapitre 3, aprés un bref repérage de ceux qui vinrent
¢tudier, notamment d’Afrique musulmane, sous sa direction a cette époque, se termine par
une réflexion sur la nature de la fariga d’Ibn Idris, en rapport avec I’action missionnaire du
maitre en Afrique et sur’origine de I’hostilité des ‘ulama’ mecquois A son égard, réflexion appuyée
sur des extraits de textes (traduits ici) indiquant certaines de ses positions doctrinales (igtihad,
rejet du raqlid et de toute division de I’Islam, etc.). Le chapitre 4, « Les derniéres années »,
est basé sur des sources yéménites contemporaines ou presque, qui permettent cette fois
d’entrevoir le contenu, les méthodes et le style d’enseignement et de prédication d’Ahmad
Ibn Idris durant son séjour au Yémen. L’auteur a pu établir que, dans une premiére période
allant de 1827-1828 a 1830, le maitre fit de nombreux déplacements le long de la cote yéménite,

BCAI 8 (1992) R.S. O’'Fahey: Enigmatic Saint. Ahmad ibn Idris and the Idrisi Tradition, recensé par N. Grandin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1991 I1. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 57

au cours desquels il rencontra diverses personnalités religieuses et rassembla des étudiants
autour de lui, dont certains ont pu étre identifiés. Puis, & partir de 1830 et jusqu’a sa mort
en 1837, Ibn Idris demeura en ‘Asir, & Sabya. Sur ces années-13, I’essentiel des informations
dont ’auteur a disposé provient de sources manuscrites, en particulier des récits d’al-Hasan
"Aki§, un jeune lettré yéménite qui s’attacha dés 1830 au Sayh marocain. On Iui doit de
connaitre, notamment, la position du maitre sur la question de la danse et la maniére dont
s’est déroulé, en 1832, le débat de Sabya qui opposa Ibn Idris aux Wahhabites, en particulier
sur la doctrine du wahdat al-wugiid d’Tbn ‘Arabi et sur le wahhabisme.

Ahmad ibn Idris est mort en octobre 1837 4 1’age de 87-88 ans. Selon al-Hasan “Aki§ (p. 106),
aprés sa mort, ses compagnons se dispersérent et ce fut la fin de sa communauté. C’est a
cette dispersion que s’intéresse ensuite R.S. O’Fahey dans un ensemble de chapitres concer-
nant d’une part la famille du Sayh, les Adarisa qui demeurérent en ‘Asir ou émigrérent en
Egypte et au Soudan; d’autre part les trois grands disciples, al-Saniisi, al-Mirgani et Ibrahim
al-Rasid, qui revendiquérent son héritage spirituel de fagon exclusive et fondérent en Afrique
du Nord-Est des confréries nouvelles, plus centralisées et reposant sur une organisation sociale
«de masse ». Enfin, un dernier chapitre sur cette « tradition idriside » est consacré aux divers
disciples et étudiants moins connus, dont le réseau, dans I’Empire Ottoman et en Asie du Sud
comme en Afrique, contribua également, directement ou a la génération suivante, a4 propager
I’influence du maitre et & conforter le renom de ses enseignements. Le lecteur se trouve la
aux prises avec un foisonnement de personnages, de lieux, de dates, qui refléte les sources
fragmentaires et d’origines diverses dont I'auteur a pu disposer et qu’il a ordonné au mieux
dans un découpage géographique régional. Cet ensemble de chapitres sur les héritiers spirituels
est précédé (p. 107-119) d’une intéressante tentative pour éclairer la nature de cette « tradition
idriside » qui a ainsi essaimé, & partir de La Mecque, dans les périphéries du monde musulman
au XIX¢ siecle : le maitre maghrébin, animé par une pensée unitaire et pan-islamiste, a-t-il
envisagé de créer une grande fariga organisée, comme certains ’ont supposé, trop rapidement
selon R.S. O’Fahey, en se fondant sur son prosélytisme actif et les avatars de son héritage
spirituel ? Ou est-il demeuré, comme le suggérent plutdt les sources et la briéveté de sa chaine
de transmetteurs $adilites, un inspiré, en communication directe avec le Prophéte, un mursid
€éloigné du modéle «silsila, sanad, autorité du Sayh» qui a été, en revanche, celui de son
proche disciple al-Mirgani, fondateur de la Hatmiyya au Soudan? Quoi qu’il en soit, pour
Pauteur, ni la querelle de succession qui a effectivement suivi la mort d’Ibn Idris, ni le fait
que la Idrisiyya, dans le nord-est de I’Afrique comme plus tard en Asie du Sud, ait toujours
été une « voie» distincte des confréries filiales (Saniisiyya, Hatmiyya, Rasidiyya etc.), rien ne
permet encore une conclusion « dogmatique » sur ces points essentiels.

Cette incertitude — et beaucoup d’autres — marquent ici les limites de I’approche bio-
graphique. Qui était donc, enfin, Ahmad Ibn Idris? De quoi était fait «le génie spirituel »
qui lui a permis, bien au-dela de sa mort, de demeurer la grande figure du réformisme soufi
de son temps? Le chapitre final, « Vers un portrait intellectuel », ol 1’on trouve des extraits
traduits des rares textes du Sayh, poursuit, a travers ceux-ci, une originalité qui s’esquive et
n’apporte guére de réponse. Force est de constater que cette saisie biographique par le haut
de la tradition idriside, prise ici essentiellement comme un réseau d’échanges et de transmission

BCAI 8 (1992) R.S. O’'Fahey: Enigmatic Saint. Ahmad ibn Idris and the Idrisi Tradition, recensé par N. Grandin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

58 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 8

d’un rayonnement religieux, de personne a personne, dans un espace ou un temps qui
échappent a I’analyse, laisse a4 peu prés entiére 1’énigme Ibn Idris, en dépit de I’impression-
nante somme d’informations rassemblée. Une considérable bibliographie, destinée & &tre un

outil de travail pour la recherche a venir, compléte cet ouvrage.

Nicole GRANDIN
(E.H.E.S.S., Paris)

Sajida Sultana ALvI, Advice on the Art of governance. Mau'izah-i Jahangiri of Muhammad
Baqir Najm-i Sani: An Indo-Islamic Mirror for Princes. Texte persan avec intro-
duction, traduction et notes. New York, SUNY, 1989. 215 p., index.

La tradition des « Miroirs des Princes » en persan nous est maintenant bien connue grice
a des études constamment renouvelées et 4 des éditions et traductions de textes. Toutefois,
ces efforts d’édition et ces études ont porté essentiellement sur les origines et sur les influences
pré-islamiques (grecques et iraniennes), sur des ouvrages parfois repris de textes classiques en
arabe, ainsi que sur les développements de cette tradition jusqu’au VII®-XIII® siécle, ol fut
rédigé par Nagir al-Din Tasi (m. 1274) le Ahlag-i Nasiri, le plus important traité en persan
sur 1’éthique, 1’économie et la politique, maintes fois imité ou « adapté» par des auteurs
postérieurs !. Bien que fortement influencée par la tradition élaborée dans la culture iranienne,
la composition de « Miroirs des Princes » occupe une place a part dans le contexte indo-
musulman ou les tenants du pouvoir doivent s’adapter au caractére multi-confessionnel du
milieu ambiant. Cela apparait particuliérement dans la culture moghole qui transcende les
identités religieuse, linguistique et ethnique (voir ’Introduction de cet ouvrage, p. 9, avec réf.
a J.F. Richards).

Alors que I’édition de textes indo-persans s’est considérablement ralentie (on publie souvent
en «reprint » les anciennes éditions de la Bibliotheca Indica ou les traductions anglaises du
XIXe si¢cle), S.S. Alvi a le mérite de nous fournir une édition critique, accompagnée d’une
traduction anglaise, d’un texte trés représentatif tant comme livre de conseils au prince que
comme reflet ou « miroir» d’une époque, celle du régne de I’empereur moghol Gahangir
(1605-1627). Précédé d’une Introduction sur les « Miroirs des Princes » indo-musulmans du
XIII® au XVII® siécle, cet ouvrage comble une lacune importante de nos connaissances dans ce
domaine 2. En effet, & part le fameux Adab al-harb wa’l $aga‘a, de Fahr al-Din Mudabbir

1. La «somme» la plus remarquable sur
I’ensemble des thémes de la morale, des conseils
aux gouvernants, des « Miroirs des princes » etc.
est 'ouvrage de C.H. de Fouchécour, Moralia.
Les notions morales dans la littérature persane du
I/ IXe qu VIIe| XIII® siécle, Institut frangais de
recherche en Iran. Bibliothéque iranienne n° 32,
Editions Recherche sur les Civilisations, synthése
n® 23, Paris 1986. Les principaux ouvrages

BCAI en ligne

d’éthique (akldq) sont traités sous leurs titres
respectifs dans 1’Encyclopaedia Iranica qui com-
porte des articles génériques : Aphldg; Andarz
(I, dans 'Iran pré-islamique; II, en néo-persan);
Andarznama; Ethics (par C.H. de Fouchécour,
en préparation).

2. L’article Ahlag de VEncyclopaedia Iranica
(rédigé par Fazlur Rahman) n’aborde méme pas
ce genre dans la littérature indo-musulmane,

BCAI 8 (1992) R.S. O’'Fahey: Enigmatic Saint. Ahmad ibn Idris and the Idrisi Tradition, recensé par N. Grandin
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



