1191 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 53

La septiéme contribution, d’Ahmad Tawfiq, traite de « L’Histoire et la littérature hagio-
graphique a travers les Mandgib d’Abi Ya'za » et la huitiéme, de "Abd al-Ahad al-Sabti, de
« L’Information de I’hagiographie et I’hagiographie de ’information ».

La neuviéme étude, de ‘Abdelmajid Zeggaf, « Remarques sur 1’organisation formelle des
récits hagiographiques », analyse quelques problémes généraux posés par le récit hagiographique,
dans le cadre d’une réflexion sur les formes des récits de tradition orale et sur leur contenu,
Elle se limite aux exemples pris dans deux corpus hagiographiques du Moyen Age marocain :
le Tasawwuf d’al-Tadili déja cité et al-Magsad d’al-Badisi (711 H/1311).

Plusieurs articles récents mettent 1’accent sur I’importance de la littérature hagiographique
dans Uhistoire du Maghreb, et seraient un bon complément & ce recueil de contributions
portant sur ce théme : Mercedes Garcia Arenal, « Sainteté et pouvoir dynastique au Maroc :
la résistance de Fés aux Sa‘diens », in Annales E.S.C. juillet-aolit 1990, p. 1119-1142; Houari
Touati, « Approche sémiologique et historique d’un document hagiographique algérien », in
Annales E.S.C., septembre-octobre 1989, p. 1205-1228; idem, « En relisant les Nawazil Mazouna,
marabouts et chorfa au Maghreb central au XV¢© s.», in Studia Islamica LXIX, 1989,
p. 75-94.

Vincent LAGARDERE
(Université de Bordeaux I1I)

H.T. NoRrRris, Sufi Mystics of the Niger Desert. Oxford, Clarendon Press, 1990. 14 X 25 cm,
180 p.

Dans un article publié en 1989 par les cahiers Islam et sociétés au sud du Sahara, le
professeur Norris avait résumé les premiers résultats d’une difficile enquéte sur un personnage
fort mystérieux, le Sayh Mahmid al-Bagdadi qui, au début du XVI® siécle, fonda une tariga
parmi les Touaregs du massif de I’Air (Niger). L’ouvrage ici recensé précise et développe ces
remarques initiales.

Sur le Sayh Mahmiid, les données historiques sont lacunaires et confuses. La nisba al-Bagdadi
constitue la seule indication disponible sur son origine orientale. La chronologie de son
existence reste vague. Sa silsila le rattache a la Halwatiyya, mais la tariga dont il est ’éponyme
se présente comme une voic autonome et son enseignement — tel du moins qu’il nous est connu
a travers un texte largement postérieur — parait puiser a des sources assez diverses.

Le document principalement utilisé par Norris, la Qudwat al-mu‘taqid fi siyar al-agwad a
pour auteur le Sayh Ahmad al-Sadiq al-Lamtiini (lui-méme rattaché a la Suhrawardiyya) qui
passa, semble-t-il, les derni¢res années de sa vie 4 Agadés et mourut entre 1670 et 1680.
L’état de 1’unique manuscrit de la Qudwa auquel Norris a eu accés rend néanmoins son
exploitation délicate, notamment en ce qui concerne les premiers folios. Une traduction nous
est cependant proposée de longs passages autour desquels s’ordonne la présentation de 1’arrivée
du %ayh Mahmid au Niger (chap. III), du cercle de ses disciples (chap. IV), des doctrines de
la Mahmudiyya (chap. V), des disciplines prescrites au murid {(chap. VI) et enfin du martyre
de sidi Mahmiid que des fugaha’ jaloux de son prestige auraient dénoncé au sultan d’Agadés.

54

BCAI 8 (1992) H. T. Norris: Sufi Mystics of the Niger Desert, recensé par M. Chodkiewicz
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

34 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 8

Le dernier chapitre de 1’ouvrage étudie la curieuse réapparition au vingtiéme siécle (sous le
nom de Halwatiyya, cette fois) d’une lignée spirituelle qui, déja en déclin lorsque la Qudwa
fut écrite, semblait éteinte bien qu’elle ait eu, au dix-neuviéme siécle, une certaine influence
sur ‘Utman Dan Fodio et son successeur Muhammad Bello.

La personnalité de Mahmud al-Bagdadi reste obscure. Certains de ses disciples 1’ont mani-
festement considéré comme le Mahdi, d’autres ont vu en lui le mugaddid du dixiéme siécle
de I’hégire. Si la force de son charisme se devine entre les lignes, ses propos, sa conception du
tasawwuf ne présentent aucune originalité particuliére et concilient de maniére équilibrée 1’atta-
chement a la Sari‘a et la quéte de la hagiga. Mais, répétons-le, la source majeure de notre
information — si le Sayh Mahmid est mort au début du XVI® siécle et non au début du
XVII® comme certains auteurs 1’ont soutenu — est fort tardive.

Ce dernier point explique peut-étre quelques détails assez singuliers qui ont retenu notre
attention. A plusieurs reprises, la Qudwa mentionne des personnages que Norris n’a pu
identifier mais qui sont en fait fort connus. Le « Muhammad al-Sanndwi» nommé p. 66 n’est
autre que le $ayh al-Sinawi, 1’un des maitres de Sa‘rani, qui recut de Iui Pinitiation en
932 H., et auquel une notice est consacrée dans les Tabagdat kubra (Le Caire, 1954, 11, p. 132-
134). A la méme page figure un certain « Abii 1-Mawhib » : il s’agit en réalité du saint égyptien
Abii [-Mawahib (ob. c. 820 H.), dont Sa‘rani parle également dans un long passage (ibid., 11,
p. 67-83). Page 104, « "Ali al-Marsa’i» est de toute évidence “Ali al-Marsafi, autre maitre de
Sa‘rani (ibid., 11, 127). 1l est d’autant moins permis d’en douter que les propos qui lui sont
attribués dans la Qudwa se retrouvent textuellement dans les Tabagat.

Mais ce n’est pas tout : les « régles concernant le dikr » que la Qudwa attribue a sidi Mahmud
(cinq régles a observer avant le dikr; douze régles 4 observer pendant le dikr) reprennent, a
quelques légéres variantes de formulation prés, et exactement dans le méme ordre, celles
qu’énonce Sa‘rini dans un autre de ses ouvrages, les Anwdr qudsiyya fi ma'rifat qawd’id
al-safiyya (17¢ éd. Beyrouth, 1966, I, 36). Les trois régles & appliquer aprés le dikr sont celles
qu’on trouve dans un bref opuscule inédit du méme auteur, la Risala fi talgin al-dikr dont
nous possédons une photocopie.

Ces constatations font apparaitre un sérieux probléme chronologique. Sa‘rani, né en 1493,
est mort en 1565. Il est donc clair que le Sayh Mahmid al-Bagdadi, s’il est mort au début
du X°¢/XVI* siécle, n’a pu connaitre ses ceuvres (les Tabagar ont été achevées en 952 H., les
Anwar qudsiyya en 961). Faut-il alors remettre en question les dates retenues — sur des bases
qui paraissent assez sérieuses — par Norris? Dans le cas contraire — le plus probable sans
doute — les emprunts 3 Sa‘rani (peut-étre plus nombreux que les exemples relevés ici) sont
imputables au Sayh Ahmad al-Sadiq. Mais cela signifie que la reconstitution des enseignements
de sidi Mahmiid a partir de la Qudwa devient, pour dire le moins, une entreprise fort hasar-
deuse. L’énigmatique mursid des Touaregs de I’Air demeure décidément insaisissable.

Michel CHODKIEWICZ
(E.H.E.S.S., Paris)

BCAI 8 (1992) H. T. Norris: Sufi Mystics of the Niger Desert, recensé par M. Chodkiewicz
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



