52 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 8

Histoire et Hagiographie. Publications de 1’Association marocaine pour la recherche
historique, Rabat, Editions Okad, 1988. 127 p.

Ce recueil regroupe huit études en arabe et une en frangais, consacrées aux relations existant
entre I’histoire et la littérature hagiographique, théme débattu au cours du colloque de Rabat
du 8-9 avril 1988.

Le premier article, de Muhammad al-Maniini, est intitulé « Glanes extraites de deux ouvrages
hagiographiques ». L’un, al-Mustafad fi manaqib al-‘ubbad bi madinat Fas wa ma yaliha min
al-bilad de Muhammad b. Qasim b. ‘Abd al-Rahméan al-Tamimi al-Fasi (m. 603 H/1206),
manuscrit inédit de la Bibliothéque des Banii ‘Abd al-Gabbar de Figuig, dans le Sahara
marocain, est une ceuvre riche d’informations historiques sur la période almohade. L’auteur,
au travers de certaines biographies, décrit la campagne marocaine des environs de Fés, Séfrou
et sa grande mosquée, les Rabita de Ceuta, de Fés, mais surtout I’influence de 1’ouvrage de
Gazali, I'Ihya’ ‘ulim al-din, ainsi que la Risala d’al-Quayri et I’ccuvre d’al-Muhasibi. Le
deuxiéme ouvrage, le Kitab al-Minhag al-wadih fi tahqiq karamat al-Sayh Abi Muhammad Salik
d’Ahmad b. Ibrahim b. Ahmad al-Magari (VIII H/XIV), édité en Egypte en 1933, concerne
la région des Dukkala et expose les coutumes et les comportements des compagnons d’Abi
Muhammad Sailih, ainsi que les liens culturels entretenus avec 1’Orient : Alexandrie, Médine,
et le Maghreb : Bougie.

Le deuxi¢me article, d¢ Muhammad al-Mansiir, « Tasawwuf al-Surafa’ : la pratique religieuse
et sociale de la Zawiyyat al-Wazziniyya a travers ses Mandgib », expose le role religieux et
social exercé par les Surafd’ Wazzaniyyin et les liens existant entre le tasawwuf et le Saraf
dans la pratique de cette zawiya fondée au XVII® siécle.

La troisiéme contribution, « La réalité et le monde possible dans les Mandgib soufis », de
Muhammad Miftah, discerne & travers I’étude de la biographie d’un saint personnage, ce qui
est du monde possible et ce qui est du domaine de la réalité. C’est une étude structurale de
la littérature hagiographique.

Le quatritme article, de ‘Abd al-Fatah Kilitd, « Le saint et le chameau», est une étude
structurale de la biographie d’Abii Sahl al-Qar3i, rapportée par le kitab al-taSawwuf d’al-
Tadili.

La cinquiéme étude, de Halima Farhat et Hamid Triki, « Les ouvrages hagiographiques
comme matiére historique », traite du comportement et des attitudes de certains hommes de
religion face au pouvoir almoravide et almohade, par I’exégése des biographies de *Abd al-Salam
al-Tunisi, Abl Zakariyya Yahya al-Garawi et Abi Ishaq al-Balfigi (m. 616 H/1219-1220); de
U'influence du ribat Sakir et de 1’activité des Muridiin a la fin du VI® siécle de I’Hégire/XII° s.;
enfin de la zawiyat al-Zakarawiyya, entre 1’élite et le peuple.

Le sixiéme article, « Autour de certains silences du TaSawwuf», de Muhammad Qabli,
analyse le Kitdb al-Tasawwuf de Tadili. Ecrit en 617 H., par un cadi exergant la judicature
sur le territoire de la tribu des Ragraga, cette hagiographie contient des silences révélateurs
de la datation des sources employées et des opinions politiques de son auteur. Ainsi les tribus
Masmiida ayant soutenu le mouvement almohade, ne sont-elles pas mentionnées, pas plus que
les termes « muwahhidin », « al-Imam », « al-halifa», ni le nom d’Ibn Tidmart.

BCAI 8 (1992) Alloc. maroc. Pour la recherche historique (éd.): Histoire et hagiographie, recensé par V. Lagardere
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1191 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 53

La septiéme contribution, d’Ahmad Tawfiq, traite de « L’Histoire et la littérature hagio-
graphique a travers les Mandgib d’Abi Ya'za » et la huitiéme, de "Abd al-Ahad al-Sabti, de
« L’Information de I’hagiographie et I’hagiographie de ’information ».

La neuviéme étude, de ‘Abdelmajid Zeggaf, « Remarques sur 1’organisation formelle des
récits hagiographiques », analyse quelques problémes généraux posés par le récit hagiographique,
dans le cadre d’une réflexion sur les formes des récits de tradition orale et sur leur contenu,
Elle se limite aux exemples pris dans deux corpus hagiographiques du Moyen Age marocain :
le Tasawwuf d’al-Tadili déja cité et al-Magsad d’al-Badisi (711 H/1311).

Plusieurs articles récents mettent 1’accent sur I’importance de la littérature hagiographique
dans Uhistoire du Maghreb, et seraient un bon complément & ce recueil de contributions
portant sur ce théme : Mercedes Garcia Arenal, « Sainteté et pouvoir dynastique au Maroc :
la résistance de Fés aux Sa‘diens », in Annales E.S.C. juillet-aolit 1990, p. 1119-1142; Houari
Touati, « Approche sémiologique et historique d’un document hagiographique algérien », in
Annales E.S.C., septembre-octobre 1989, p. 1205-1228; idem, « En relisant les Nawazil Mazouna,
marabouts et chorfa au Maghreb central au XV¢© s.», in Studia Islamica LXIX, 1989,
p. 75-94.

Vincent LAGARDERE
(Université de Bordeaux I1I)

H.T. NoRrRris, Sufi Mystics of the Niger Desert. Oxford, Clarendon Press, 1990. 14 X 25 cm,
180 p.

Dans un article publié en 1989 par les cahiers Islam et sociétés au sud du Sahara, le
professeur Norris avait résumé les premiers résultats d’une difficile enquéte sur un personnage
fort mystérieux, le Sayh Mahmid al-Bagdadi qui, au début du XVI® siécle, fonda une tariga
parmi les Touaregs du massif de I’Air (Niger). L’ouvrage ici recensé précise et développe ces
remarques initiales.

Sur le Sayh Mahmiid, les données historiques sont lacunaires et confuses. La nisba al-Bagdadi
constitue la seule indication disponible sur son origine orientale. La chronologie de son
existence reste vague. Sa silsila le rattache a la Halwatiyya, mais la tariga dont il est ’éponyme
se présente comme une voic autonome et son enseignement — tel du moins qu’il nous est connu
a travers un texte largement postérieur — parait puiser a des sources assez diverses.

Le document principalement utilisé par Norris, la Qudwat al-mu‘taqid fi siyar al-agwad a
pour auteur le Sayh Ahmad al-Sadiq al-Lamtiini (lui-méme rattaché a la Suhrawardiyya) qui
passa, semble-t-il, les derni¢res années de sa vie 4 Agadés et mourut entre 1670 et 1680.
L’état de 1’unique manuscrit de la Qudwa auquel Norris a eu accés rend néanmoins son
exploitation délicate, notamment en ce qui concerne les premiers folios. Une traduction nous
est cependant proposée de longs passages autour desquels s’ordonne la présentation de 1’arrivée
du %ayh Mahmid au Niger (chap. III), du cercle de ses disciples (chap. IV), des doctrines de
la Mahmudiyya (chap. V), des disciplines prescrites au murid {(chap. VI) et enfin du martyre
de sidi Mahmiid que des fugaha’ jaloux de son prestige auraient dénoncé au sultan d’Agadés.

54

BCAI 8 (1992) Alloc. maroc. Pour la recherche historique (éd.): Histoire et hagiographie, recensé par V. Lagardere
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



