50 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 8

dans le temps du mouvement soufi, qui, malgré d’inévitables évolutions historiques, n’a pas
connu de rupture dans la définition et les buts qu’il proposait a4 ses adeptes.

La dense introduction de R.D. souligne avec une érudite concision les principaux éléments
qui nous sont connus de la vie de D0 I-Nun, de ses maitres dans la voie, et de sa pensée
— pour autant que les sources, tardives, imprécises et souvent divergentes permettent de
conclure. Il semble toutefois admis que Do I-Nin ait acquis une renommée certaine par sa
science (en hadith notamment) et par son éloquence en arabe, et qu’il ait joué un grand rdle
dans [’affermissement interne du soufisme par son enseignement (cf, IIT p. 13; p.29) et sa
pédagogie comme maitre. R.D. fait également ressortir la dimension symbolique, voire mythique,
acquise par le grand soufi égyptien, ce dont témoigne sa réputation — probablement fausse —
d’alchimiste (p. 17), ou 1’aspect christique de son comportement de saint (p. 18).

La traduction claire, précise et richement annotée de R.D. vient donc rejoindre ses précicux
apports précédents (sur des textes de Ghazali, de Kalabadhi, de Junayd). Le public frangais
regoit méme une « premiere », puisque le texte arabe du al-Kawkab al-durri n’a pas encore été
édité. Restituant dans toute sa fraicheur les dires et les gestes de cette belle figure que fut
Di I-Niin, elle ameéne le lecteur vers I’étrange et sereine intemporalité des biographies soufies,
ou méme [’acte le plus quotidien acquiert une résonance d’éternité.

Pierre Lory
(Université de Bordeaux III)

Fritz MEIER, Baha'-i Walad. Grundziige seines Lebens und seiner Mystik. Leiden,
E.J. Brill, 1989 (Acta Iranica 27 : Textes et Mémoires vol. XIV). VIII 4+ 484 p.
(y compris carte, liste des passages cités, index).

Avec cet ouvrage consacré au pére du célébre Mawlana Galal al-Din-i Rimi, Baha’ al-Din-i
Walad (545-628/1150-1231), I’éminent islamologue balois nous montre encore une fois — et
d’une maniére tout aussi magistrale que dans son Abia Sa'id-i Abii I-Hayr (paru également
dans Acta Iranica 11, 1976) — que I’étude d’un soufi que l’on croit connaitre peut encore
réserver des surprises. En effet, ¢’est en présentant la figure de Baha’-i Walad non pas « sous
’ombre de Mawland » comme on le fait généralement, mais indépendamment, ¢’est-a-dire en
s’appuyant sur une minutieuse analyse de ces soliloques, notes et réflexions personnelles que
constituent les Ma'drif de Baha’ lui-méme (éd. B. Furitzanfar, 2 vols., Téhéran 1333/1955),
que F.M. démontre ici I’existence d’une « nouvelle sorte de mystique islamique que 1’on n’a
encore constatée nulle part jusqu’ici. 1l s’agit d’une mystique qui, sans en faire grand cas,
abolit le hiatus entre immanence et transcendance de Dieu, reconnait méme une religiosité de
la matiére et du corps et, au lieu de supprimer le corps a la maniére ascétique, tiche au
contraire de le ravir, avec toutes ses fibres, en une vie avec Dieu. » (p. vi).

En faisant ainsi allusion dans la préface de ’ouvrage a la « nouveauté » de ces idées par
rapport aux tendances ascétiques du soufisme classique, ’auteur ne semble pas cependant
vouloir s’engager dans une recherche historique de leur provenance, son orientation étant de

BCAI 8 (1992) F. Meier: Baha’-i Walad. Grundzlige seines Lebens und seiner Mystik, recensé par H. Landolt
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1991 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 51

toute évidence plutét phénoménologique. Il est, certes, question de problémes historiques dans
les premiers chapitres du livre, mais 13, il s’agit avant tout d’opérer une sorte de démythologi-
sation du héros par I’analyse des sources. Il en résulte que le vrai Baha’, celui qui se révéle
dans les parties les plus authentiques des Ma'drif, est tout différent de celui propagé par
I’hagiographie émanant de I’ordre mawlawi. Comme le montre F.M. en détail, la véritable
biographie de Baha’ souléve encore bien des questions, et on ne connait, & vrai dire, ni la date
précise ni la véritable cause de son départ de la Transoxiane. La fameuse « hostilité » que le
théologien Fahr al-Din al-Razi lui aurait témoignée selon la légende n’en est guere responsable,
en tout cas. De plus, il n’est méme pas certain que Baha’ fut « soufi » au sens technique de
ce mot — ce qui ne veut, certes, pas dire que sa pensée religieuse ne fut pas celle d’un
« mystique », bien au contraire.

La majeure partie de 1’ouvrage (chapitres 8 4 26, avec un résumé fort utile au chapitre 27)
est consacrée précisément A I’analyse approfondie de cette religiosité mystique. C’est un
travail admirable, soutenu par une prodigieuse érudition, et qui consiste essentiellement 2
soumettre tout le matériel des Ma'arif a ’examen critique et & regrouper ces réflexions,
proférées dans I’original persan dans un langage difficile et sans aucun ordre apparent, d’une
maniére intelligible et selon les thémes qui semblent s’imposer. Retenons-en simplement
quelques points saillants ici. C’est sans doute avec raison que F.M. souligne avec insistance
qu’il ne s’agit ni d’un monisme ni d’un panthéisme, méme si Baha’ emploie quelquefois des
expressions hyperboliques comme par exemple « Dieu tout est Lui » (Allah hama dist). La notion
centrale de sa pensée semble étre plutdt celle de 1’« étre avec » (ma‘iyyat), et elle s’exprime
d’une maniére vraiment frappante dans le sentiment religieux de la « jouissance » (maza)
qu’éprouvent, du moins dans ’imagination trés sensuclle de Baha’, toutes les particules de
I’€tre, matérielles aussi bien que spirituelles. De ce fait, et aussi pour faciliter la comparaison
— ou la mise en contraste — de la mystique de Baha’ avec d’autres formes de la pensée
religieuse de I’Islam, comme le mettent bien en évidence de nombreux développements fort
instructifs dans l’ouvrage méme, I’auteur se voit amené & pousser I’analyse plus loin au
niveau de P’abstraction. C’est ainsi qu’il établit une distinction fondamentale entre plusieurs
sortes de ma'iyyat : il y aurait une ma‘iyyat « poétique» (c’est Dieu qui «fait» en étant
«avec»), «ontique», «noétique », « mentale» et « sympathétique ». C’est 13 une méthode
nouvelle et intéressante, mais tout de méme discutable, me semble-t-il, puisqu’elle n’est pas
dérivée directement des phénoménes, mais imposée par I’analyse. Aussi, est-il permis de se
demander si certaines prises de position théologiques que I’auteur semble faire siennes, notam-
ment celles d’Ibn Taymiyya contre Ibn ‘Arabi (cf. p. 126 sq. et 420), relévent encore de
P’analyse pure. 1l n’empéche que ce livre, riche en développements théologiques, philoso-
phiques, historiques et philologiques, constitue un véritable puits de science auquel on puisera
encore longtemps, et avec gratitude.

Hermann LANDOLT
(Université McGill, Montréal)

BCAI 8 (1992) F. Meier: Baha’-i Walad. Grundzlige seines Lebens und seiner Mystik, recensé par H. Landolt )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

52 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 8

Histoire et Hagiographie. Publications de 1’Association marocaine pour la recherche
historique, Rabat, Editions Okad, 1988. 127 p.

Ce recueil regroupe huit études en arabe et une en frangais, consacrées aux relations existant
entre I’histoire et la littérature hagiographique, théme débattu au cours du colloque de Rabat
du 8-9 avril 1988.

Le premier article, de Muhammad al-Maniini, est intitulé « Glanes extraites de deux ouvrages
hagiographiques ». L’un, al-Mustafad fi manaqib al-‘ubbad bi madinat Fas wa ma yaliha min
al-bilad de Muhammad b. Qasim b. ‘Abd al-Rahméan al-Tamimi al-Fasi (m. 603 H/1206),
manuscrit inédit de la Bibliothéque des Banii ‘Abd al-Gabbar de Figuig, dans le Sahara
marocain, est une ceuvre riche d’informations historiques sur la période almohade. L’auteur,
au travers de certaines biographies, décrit la campagne marocaine des environs de Fés, Séfrou
et sa grande mosquée, les Rabita de Ceuta, de Fés, mais surtout I’influence de 1’ouvrage de
Gazali, I'Ihya’ ‘ulim al-din, ainsi que la Risala d’al-Quayri et I’ccuvre d’al-Muhasibi. Le
deuxiéme ouvrage, le Kitab al-Minhag al-wadih fi tahqiq karamat al-Sayh Abi Muhammad Salik
d’Ahmad b. Ibrahim b. Ahmad al-Magari (VIII H/XIV), édité en Egypte en 1933, concerne
la région des Dukkala et expose les coutumes et les comportements des compagnons d’Abi
Muhammad Sailih, ainsi que les liens culturels entretenus avec 1’Orient : Alexandrie, Médine,
et le Maghreb : Bougie.

Le deuxi¢me article, d¢ Muhammad al-Mansiir, « Tasawwuf al-Surafa’ : la pratique religieuse
et sociale de la Zawiyyat al-Wazziniyya a travers ses Mandgib », expose le role religieux et
social exercé par les Surafd’ Wazzaniyyin et les liens existant entre le tasawwuf et le Saraf
dans la pratique de cette zawiya fondée au XVII® siécle.

La troisiéme contribution, « La réalité et le monde possible dans les Mandgib soufis », de
Muhammad Miftah, discerne & travers I’étude de la biographie d’un saint personnage, ce qui
est du monde possible et ce qui est du domaine de la réalité. C’est une étude structurale de
la littérature hagiographique.

Le quatritme article, de ‘Abd al-Fatah Kilitd, « Le saint et le chameau», est une étude
structurale de la biographie d’Abii Sahl al-Qar3i, rapportée par le kitab al-taSawwuf d’al-
Tadili.

La cinquiéme étude, de Halima Farhat et Hamid Triki, « Les ouvrages hagiographiques
comme matiére historique », traite du comportement et des attitudes de certains hommes de
religion face au pouvoir almoravide et almohade, par I’exégése des biographies de *Abd al-Salam
al-Tunisi, Abl Zakariyya Yahya al-Garawi et Abi Ishaq al-Balfigi (m. 616 H/1219-1220); de
U'influence du ribat Sakir et de 1’activité des Muridiin a la fin du VI® siécle de I’Hégire/XII° s.;
enfin de la zawiyat al-Zakarawiyya, entre 1’élite et le peuple.

Le sixiéme article, « Autour de certains silences du TaSawwuf», de Muhammad Qabli,
analyse le Kitdb al-Tasawwuf de Tadili. Ecrit en 617 H., par un cadi exergant la judicature
sur le territoire de la tribu des Ragraga, cette hagiographie contient des silences révélateurs
de la datation des sources employées et des opinions politiques de son auteur. Ainsi les tribus
Masmiida ayant soutenu le mouvement almohade, ne sont-elles pas mentionnées, pas plus que
les termes « muwahhidin », « al-Imam », « al-halifa», ni le nom d’Ibn Tidmart.

BCAI 8 (1992) F. Meier: Baha’-i Walad. Grundzlige seines Lebens und seiner Mystik, recensé par H. Landolt
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



