1991 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 49

dans le Mushaf, on se borne habituellement & considérer que ce nombre n’a été retenu que
pour son caractére symbolique. Il y a, comme nous I"avons déja signalé ', une bonne raison
a I’échec de ces tentatives : la correspondance entre les sourates et les chapitres de cette
section est une correspondance inverse. Le premier chapitre correspond a la sourate 114, le
second a la sourate 113 et ainsi de suite, ce parcours représentant 1’ascension du ‘drif bi-Llah
qui, partant du degré extréme de la manifestation universelle (al-nas, qui est le dernier
mot de la derniére sourate) remonte, de « demeure» en «demeure», jusqu’a la fatiha,
« Mére du Livre » et, plus précisément encore, jusqu’au point du ba’, symbole du principe
divin. Au nuziil de la Révélation répond symétriquement le ‘writg de la créature. Dés lors que
P’on saisit la logique de cette relation entre les manazil et le Coran, on dispose donc, dans
un ordre rigoureux et pour chacune des sourates sans exception, d’un texte qui, convenablement
décrypté, nous livre non pas, certes, un fafsir mais des i§arat jusque-la inapercues. D’autres
correspondances, mais soumises a des logiques différentes, seraient d’ailleurs & discerner dans
les cinq autres sections des Futithat et dans plusieurs autres traités d’Ibn ‘Arabi. Les précisions
sommaires que nous venons de donner permettent déja de voir, cependant, qu’un immense
travail d’exploration reste & faire dans I’ccuvre du Sayh al-Akbar et qu’il s’impose a ceux
qui le ménent de ne pas oublier que tout ce qu’il écrit procéde « min hadrat al-qur’dn
wa fazd’inihi ».
Michel CHODKIEWICZ
(E.H.E.S.S., Paris)

Ibn ARABI, La vie merveilleuse de Dhii-I-Niin I’Egyptien, traduit et présenté par Roger
Deladriere. Paris, Sindbad, 1988. 404 p.

Cette derniére traduction de R. Deladriére, celle du al-Kawkab al-durri fi manaqib Di I-Nin
al-Misri, est intéressante et utile a plus d’un titre. D’une part, elle nous livre, rassemblée en
un seul volume, une quantité de citations et d’anecdotes glanées chez les hagiographes (cf.
p. 38 sq.) se rapportant & une figure majeure du soufisme ancien qui n’avait 4 ce jour fait
I’objet d’aucune étude particuliére. D’autre part, elle est de la plume d’Ibn “Arabi (I’attribution
semble assurée), lequel se veut ici simple compilateur, mais intervient cependant discrétement
par divers commentaires, signalés dans la traduction. Le point est d’importance, car il illustre
bien la fagcon qu’a eue Ibn ‘Arabi de se situer par rapport au soufisme ancien. Si le Sayh
al-akbar considérait sa propre mission comme ’accomplissement de la walaya muhammadienne,
cela ne signifiait aucunement qu’il dévalorisait I’expérience de ses prédécesseurs ou la considérait
comme incompléte. L’admiration qu’il portait & D 1-Niin montre bien, si besoin était, la
distinction & tracer ici entre le niveau spirituel personnel d’un soufi, et sa fonction dans la
hiérarchie et I’histoire sacrales de I’Islam intérieur. Elle illustre également la continuité, 1’unité

1. Cf. notre introduction & P’ouvrage collectif « Legacy of Medieval Persian Sufism », Londres,
Les Illuminations de La Mecque, Paris, 1989, SOAS, décembre, 1990 : The Futihat Makkiyya
p. 29 et notre communication a la conférence and their Commentators . some unresolved enigmas.

5

BCAI 8 (1992) Ibn ‘Arabi: La vie merveilleuse de Dh{-I-N(n I'Egyptien, trad. R. Deladriére, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

50 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 8

dans le temps du mouvement soufi, qui, malgré d’inévitables évolutions historiques, n’a pas
connu de rupture dans la définition et les buts qu’il proposait a4 ses adeptes.

La dense introduction de R.D. souligne avec une érudite concision les principaux éléments
qui nous sont connus de la vie de D0 I-Nun, de ses maitres dans la voie, et de sa pensée
— pour autant que les sources, tardives, imprécises et souvent divergentes permettent de
conclure. Il semble toutefois admis que Do I-Nin ait acquis une renommée certaine par sa
science (en hadith notamment) et par son éloquence en arabe, et qu’il ait joué un grand rdle
dans [’affermissement interne du soufisme par son enseignement (cf, IIT p. 13; p.29) et sa
pédagogie comme maitre. R.D. fait également ressortir la dimension symbolique, voire mythique,
acquise par le grand soufi égyptien, ce dont témoigne sa réputation — probablement fausse —
d’alchimiste (p. 17), ou 1’aspect christique de son comportement de saint (p. 18).

La traduction claire, précise et richement annotée de R.D. vient donc rejoindre ses précicux
apports précédents (sur des textes de Ghazali, de Kalabadhi, de Junayd). Le public frangais
regoit méme une « premiere », puisque le texte arabe du al-Kawkab al-durri n’a pas encore été
édité. Restituant dans toute sa fraicheur les dires et les gestes de cette belle figure que fut
Di I-Niin, elle ameéne le lecteur vers I’étrange et sereine intemporalité des biographies soufies,
ou méme [’acte le plus quotidien acquiert une résonance d’éternité.

Pierre Lory
(Université de Bordeaux III)

Fritz MEIER, Baha'-i Walad. Grundziige seines Lebens und seiner Mystik. Leiden,
E.J. Brill, 1989 (Acta Iranica 27 : Textes et Mémoires vol. XIV). VIII 4+ 484 p.
(y compris carte, liste des passages cités, index).

Avec cet ouvrage consacré au pére du célébre Mawlana Galal al-Din-i Rimi, Baha’ al-Din-i
Walad (545-628/1150-1231), I’éminent islamologue balois nous montre encore une fois — et
d’une maniére tout aussi magistrale que dans son Abia Sa'id-i Abii I-Hayr (paru également
dans Acta Iranica 11, 1976) — que I’étude d’un soufi que l’on croit connaitre peut encore
réserver des surprises. En effet, ¢’est en présentant la figure de Baha’-i Walad non pas « sous
’ombre de Mawland » comme on le fait généralement, mais indépendamment, ¢’est-a-dire en
s’appuyant sur une minutieuse analyse de ces soliloques, notes et réflexions personnelles que
constituent les Ma'drif de Baha’ lui-méme (éd. B. Furitzanfar, 2 vols., Téhéran 1333/1955),
que F.M. démontre ici I’existence d’une « nouvelle sorte de mystique islamique que 1’on n’a
encore constatée nulle part jusqu’ici. 1l s’agit d’une mystique qui, sans en faire grand cas,
abolit le hiatus entre immanence et transcendance de Dieu, reconnait méme une religiosité de
la matiére et du corps et, au lieu de supprimer le corps a la maniére ascétique, tiche au
contraire de le ravir, avec toutes ses fibres, en une vie avec Dieu. » (p. vi).

En faisant ainsi allusion dans la préface de ’ouvrage a la « nouveauté » de ces idées par
rapport aux tendances ascétiques du soufisme classique, ’auteur ne semble pas cependant
vouloir s’engager dans une recherche historique de leur provenance, son orientation étant de

BCAI 8 (1992) Ibn ‘Arabi: La vie merveilleuse de Dh{-I-N(n I'Egyptien, trad. R. Deladriére, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



