1991 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 45

techniques désignant les différentes étapes de I'itinéraire mystique (‘elm-e yaqin, haqq-e yaqin,
haqiqat-e haqq-e yaqin, sahw, mahw, tagrid, tafrid, wagd, hal, moSahede, mo‘dyene...). On a
trop rapidement qualifié le Rawh d’étre une traduction persane d’el-Tahbir d’Abid’l-Qasim
al-Qusayri (cf. B. Foriizanfar, Sarh-e Matnavi-ye $arif, Téhéran, 3¢ éd., 1982, 1II, 2, p. 915;
M.T. Dane§ Pazih, Fehrest-e mikrofilmhd-ye. .. daneSgah-e Tehran, Téhéran, 1984, II1/226).
Comme tout mystique aS‘arite lettré, al-Sam‘ani connaissait, bien entendu, I’ccuvre du célébre
auteur de la Risdla et s’en inspirait, mais a y voir de plus prés, on peut distinguer des différences
de taille, aussi bien sur le plan formel que sur le fond, entre les deux ouvrages; al-Tahbir fi
‘ilm al-tadkir (éd. 1. Basyiini, Le Caire, 1968) est un ouvrage se rattachant au soufisme irakien,
d’inspiration « gunaydienne », d’une mysticité « sobre », ascétique, rationnelle et conformiste.
Le Rawh appartient au soufisme hurasanien, d’inspiration «hallagienne », ou le mysticisme
de l'auteur se veut expressément «ivre», €rotique et «fou»; les références aux soufis
« contestés » sont constantes (al-Hallag), appelé «le fou irakien » — divane-ye ‘Erag —, Abu
Yazid al-Bistami, appelé «le rebelle de Bistam» — Saride-ye Bestam —, Abi Sa‘id b.
Abi’l-Hayr, Abi’l-Hasan al-Haraqani...). A la différence d’al-Tahbir, ici le texte est trés
souvent entrecoupé de vers érotico-mystiques en persan et en arabe, ou encore par les propos
des imams §i‘ites. L’éditeur, M. Mayel Heravi, souligne et explicite I’importance du texte pour
I’étude de nombreux domaines : 1’évolution et I’histoire de la poésie et de la prose mystiques
persanes, les pratiques et les doctrines liées & la vie des hdnegah-s, I'histoire des idées
théologico-mystiques de 1’époque. Cinq manuscrits ont servi a cette édition critique trés soignée
(bibliothéque de I’ayatollah Mar‘asi & Qumm, Astan-e Qods-e Radawi & Mashad, Musée de
Kaboul, Tiibingen et enfin Maglis de Téhéran). Une introduction substantielle et trés documentée,
pas moins de seize précieux index et une bibliographie fournie ajoutent a I’indéniable valeur
du livre.

Il faut rendre hommage a I’inlassable persévérance, a la passion de recherche et a I’érudition
du professeur Nagib Mayel Heravi qui, depuis plus de deux décennies, s’est imposé la tAche
fondamentale d’éditer et d’étudier des textes et des auteurs mystiques restés pour la plupart
et parfois trés injustement méconnus.

M.A. AMIR MoEzzi
(E.P.H.E., Paris)

[Ibn “ARABI], Rahma min al-Rahman fi tafsir wa iSarat al-qur’an min kalam al-Sayh
al-Akbar, édition et présentation de Mahmid Gurab. Damas, 1989. 590 p. -
620 p. + 606 p. 4+ 606 p.

Bien connu 4 Damas de tous ceux qui s’intéressent 3 Ibn “Arabi, le Sayh Mahmad Gurab
a depuis plusieurs années entrepris d’éditer (& compte d’auteur) une série déja longue d’an-
thologies thématiques rassemblant des textes de 1’auteur des Futizhat qui, dispersés dans
plusieurs de ses ceuvres, ne révélent, pris isolément, qu’un aspect de sa pensée. Ces regroupe-
ments permettent & des lecteurs que 'immensité et la complexité du corpus akbarien intimi-
deraient de percevoir, sur quelques sujets fondamentaux, la cohérence de ’enseignement d’Ibn
‘Arabi et d’en entrevoir la richesse. Ce souci pédagogique a conduit le Sayh Gurab a publier

BCAI 8 (1992) Ibn ‘Arabi: Rahma min al-Rahman fi tafsir wa i$arat al-Qur'an min kalam al-Sayh al-Akbar, éd. M. Gurab, recensé par M. Chodkiewicz
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

46 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 8

une dizaine de livres (4l-figh ‘inda 1-Sayh al-Akbar, Al-mahabba al-ilahiyya, Al-hayal, etc.).
Mais, depuis plus d’un quart de siécle, il travaillait a la réalisation d’un projet beaucoup plus
ambitieux qui consistait a réunir les passages de ses ouvrages ol Ibn ‘Arabi commente des
versets du Coran. C’est aujourd’hui chose faite et les quatre volumes qui viennent de paraitre
constituent donc un instrument de travail pour quiconque désire aborder les subtilités de
I’herméneutique akbarienne. Le classement des textes, sourate par sourate et verset par verset,
rend aisée une lecture suivie que leur dissémination & travers des milliers de pages interdisait
jusqu’ici et I’on ne peut qu’étre reconnaissant au Sayh Gurab d’avoir mené 2 bien cette tiche
difficile avec tant de patience et de piété.

On sait que le grand Tafsir d’Ibn ‘Arabi (41-Gam® wa I-tafsil fi asrar ma‘ani al-tanzil) qui,
bien qu’interrompu au milieu de la sourate A/-Kahf, comportait soixante-quatre volumes, est
généralement considéré comme perdu. Nous avons quelques raisons de penser qu’il a plutdt
été délibérément retiré de la circulation & une époque relativement récente et qu’il est toujours
conservé dans certains cercles restreints. Mais, quoi qu’il en soit, il demeure pratiquement
inaccessible. Pour tous ceux que cette disparition désole, I’ample choix qui leur est proposé
ici sera une appréciable consolation. Il confirme d’autre part, par ses dimensions mémes, la
place considérable que tient le Coran dans la doctrine du maitre andalou. La tiche de 1’édi-
teur ne s’est d’ailleurs pas limitée & une compilation ordonnée de passages déja publiés : il y
ajoute en effet un inédit important, le Igaz al-baydn fi I-targama “an al-qur’an, édité d’aprés un
manuscrit tardif (1371 H.) d’Istanbul. Ce « petit » commentaire, dont le colophon précise qu’il
fut achevé le 22 di l-qa’da 621, porte sur les 252 premiers versets de la sourate Al-Bagara
(253 si, conformément & la pratique d’Ibn “Arabi, on considére la basmala comme un verset
autonome). Il présente I'intérét d’étre & proprement parler un fafsir adhérant pas a pas a la
lettre du texte coranique plutét que 1’énonciation d’i§@rdt comme c’est généralement le cas
chez le Sayh al-Akbar. Cette méthode rigoureusement philologique ne nous prive pas, cependant,
d’apergus brefs et denses sur des notions fondamentales de la pensée akbarienne, telle celle
selon laquelle Dieu est al-ma‘bad fi kulli ma‘bud. Parmi d’autres thémes familiers on retrouve,
par exemple, celui de Uittisa® ilahi, qui exclut toute répétition dans I’univers, ou celui de I’im-
portance & attacher dans I’interprétation du discours divin aux pronoms par lesquels Dieu se
désigne («Je», «Il», « Nous»...). Rappelons toutefois qu’Osman Yahia signale (Histoire
et classification. .., n® 268), d’aprés un renseignement communiqué par Massignon, ’existence
a Bagdad d’un manuscrit autographe du I#az al-bayan sur lequel, si ’information se révéle
exacte, devrait s’appuyer une €dition savante plus siire et peut-étre plus compléte.

La présentation matérielle des quatre volumes du Sayh Gurab est dans I’ensemble satis-
faisante. Chacun d’eux comporte une liste des sources utilisées puis un classement des références
précises, verset par verset, des textes cités et enfin une table des matiéres énumérant, sourate
par sourate, les principaux sujets abordés par Ibn ‘Arabi (avec quelques omissions dans les
titres des sourates : A-4Ardf a disparu de la table du tome II, 4/-Sira de celle du tome V).
Les citations coraniques intervenant a l'intérieur du commentaire n’ont pas été identifiées
mais ’on ne saurait en faire grief 4 un auteur qui assume une tache aussi lourde et qui
s’adresse d’ailleurs en priorité & un public dont la relation au Livre saint est trop intime pour
rendre cette précaution nécessaire.

BCAI 8 (1992) Ibn ‘Arabi: Rahma min al-Rahman fi tafsir wa i$arat al-Qur'an min kalam al-Sayh al-Akbar, éd. M. Gurab, recensé par M. Chodkiewicz

© IFAO 2026 BCAl en ligne

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1991 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 47

Nous avons indiqué plus haut qu’on a ici affaire & un choix et non & une compilation
exhaustive. Sur les critéres qui président a ce choix et sur les méthodes mises en ceuvre
dans la réalisation de ce travail, plusieurs observations s’imposent. La premiére se rapporte
au probléme de 1’« orthodoxie » d’Ibn “Arabi. Pour Mahmiid Gurab, cette orthodoxie — telle
qu’il la congoit — ne fait aucun doute et il s’est & diverses reprises employé, dans ses ouvrages
précédents, a la défendre contre les attaques des fugaha’ d’hier ou d’aujourd’hui. Ce zéle
I’améne malheureusement a faire usage, comme certains de ceux qui 1’ont précédé sur ce
terrain, d’un argument qui, s’il n’est pas totalement infondé, demeure d’un maniement fort
délicat. Comme Sa‘rani avant lui, lorsqu’il se trouve en face d’un texte embarrassant qu’il ne
parvient pas & justifier, il est porté a écarter tout soupgon sur la pureté de la doctrine akbarienne
en invoquant la probabilité — ou la certitude — d’une interpolation malveillante ou tendan-
cieuse. Que certains manuscrits des ceuvres d’Ibn ‘Arabi comportent de telles interpolations
n’est pas douteux. Sa‘rini, qui les dénonce souvent dans les Yawagqit et les Latd’if al-minan,
semble en avoir €té lui-méme la victime inconsciente & propos de l’identité du Mahdi (cf.
Yawagit 11, 143, ligne 13 sqq., & comparer avec Futihat III, 326). Mais le recours a ce
type d’explication peut aller trop loin : la consultation des manuscrits autographes permet,
dans bien des cas, d’éliminer I’hypothése commode de l’intervention d’un faussaire sans
vergogne ou celle d’une erreur de copiste — 1’édition critique des Futithat établie par O. Yahia
est & cet égard fort instructive. Mahmid Gurab, quant a lui, va jusqu’a mettre en cause,
dans un livre publié¢ en 1985, I’authenticité des Fusiis al-hikam. S’il admet qu’Ibn ‘Arabi a
écrit un ouvrage portant ce titre, il se déclare certain que le texte tel que nous le connaissons
ne peut étre celui de I’original (il ne dénombre pas moins de quatre-vingt-quatre passages qui,
a ses yeux, ne doivent en aucune fagon étre attribués & Ibn ‘Arabi) et — avec quelques
précautions oratoires — accuse Sadr al-Din Qunawi d’étre coupable de cette fraude. Il use
cependant ici, en s’en excusant, de quelques citations empruntées aux Fusis (lorsqu’il s’agit
de «ma‘ani gamila» qui ne contredisent pas prima facie ceux qu’on trouve dans des ceuvres
d’attribution « siire ») mais laisse de coté systématiquement beaucoup de passages que 1’on
s’attendrait a voir reproduits et qui enrichiraient cette utile compilation.

M. Gurab, si étrangement — et injustement — soupgonneux a 1’égard d’un disciple d’élection
du Sayh al-Akbar, est-il lui-méme parfaitement rigoureux dans son maniement des textes?
Le procédé qu’il utilise, et qu’il faut bien appeler un montage, nous inspire de fortes réserves.
Il était certes conforme au projet initial, dont le principe n’est pas en cause, de rassembler sur
chaque verset des écrits de provenance diverse. Encore efit-il fallu éviter de les retranscrire
bout a4 bout pour constituer artificiellement un commentaire continu. Tel n’est pas le cas :
des extraits d’origine différente — et correspondant souvent a des perspectives doctrinales
différentes — s’enchainent sans aucun guillemet ou point de suspension marquant le début
et la fin d’une citation et avec, parfois, des mots ou des phrases de liaison dues au §ayh Gurab
et non signalés comme tels. C’est ainsi que les onze lignes d’un seul tenant qui forment le
paragraphe intitulé Al-mundsaba bayna ayat I-qur’an (I, p. 13-14) sont faites de I’assemblage de

1. Sark Fusis al-hikam, Damas, 1985, 500 p. Cf. notre compte rendu dans Studia Islamica LXIII,
p. 179-182.

BCAI 8 (1992) Ibn ‘Arabi: Rahma min al-Rahman fi tafsir wa i$arat al-Qur'an min kalam al-Sayh al-Akbar, éd. M. Gurab, recensé par M. Chodkiewicz
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

48 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 8

trois textes différents — dont le troisiéme, d’ailleurs, n’a pas de rapport direct avec le sujet
traité. A la page 12 du méme tome, on observe un amalgame similaire avec, circonstance
aggravante, la suppression inexpliquée de deux lignes et demie particuliérement significatives
d’une phrase d’Ibn “Arabi (cf. Fut., Le Caire, 1329 H., II, 567, lignes 24-26). Au sujet des versets
2 :6-7 (p. 61-63), le texte capital du chapitre 5 des Futiihar dont la présence s’imposerait est
étrangement absent. Il est vrai que cette exégése singuliére qui, & rebours du sens obvie, voit
dans les kafirin dont Dieu a scellé les ceeurs et voilé les regards, une allusion symbolique
au plus haut rang des awliv@’ n’a cessé, depuis Ibn Taymiyya, de scandaliser les docteurs de
la loi. Est-ce une raison pour I’écarter et lui substituer des citations de moindre intérét?
La prudence du Sayh Gurib ne suffira pas & désarmer les fugaha’; et elle lui dicte une pratique
qui n’a méme pas, en "occurrence, I’excuse d’une hésitation sur ’attribution de ce passage,
lequel figure en toutes lettres dans le manuscrit de Qonya écrit de la main méme d’Ibn “Arabi.

Tout lecteur attentif pourra trouver d’autres exemples d’amalgames, d’omissions délibérées
ou de citations tronquées. Si commode que soit cet ouvrage comme premiére introduction a
I’herméneutique du Sayh al-Akbar, il ne peut donc dispenser d’un retour aux ceuvres elles-
mémes pour vérifier et compléter les données qu’il fournit. Mais il convient d’attirer awussi
I’attention sur une lacune, cette fois involontaire, qui prive ce recueil de matériaux d’une
richesse considérable dont M. Gurib aurait pu faire usage dans les cas, assez nombreux, ol
il est & court de citations appropriées. Cette lacune ne peut &tre détectée que si I'on s’interroge
sur la structure des Futihat ainsi que nous invitent a le faire des indications, a vrai dire assez
cryptiques, qu’'lbn “Arabi a dispersées dans cette summa magna. Il ne semble pas, d’ailleurs,
que le déchiffrement de ces indices ait donné lieu a une transmission écrite et les commenta-
teurs arabes ou persans des Futihdat sont 4 notre connaissance tous muets a ce sujet
— certains parce qu’ils ignoraient trés probablement, n’étant que des lecteurs studieux, la
solution de ces énigmes; d’autres, héritiers légitimes de la tradition gardienne de ces asrar,
pour obéir aux consignes de discrétion formulées par Ibn “Arabi & plusieurs reprises. Nous ne
pouvons examiner ici sous tous ses aspects le probléme de ’architecture des Futihat et de sa
relation avec celle du Coran, et nous nous bornerons & ce qui concerne la quatriéme des six
sections (fusitl) que comporte 1’ouvrage. Ce fas! al-mandzil présente, en effet, un intérét tout
particulier pour une compréhension en profondeur de I’herméneutique akbarienne. Il est an-
noncé, au début des Futithat, par un chapitre (le chapitre 22) qu’O. Yahia, dans son intro-
duction, qualifie de bab garib sans suggérer aucune explication de son contenu. On trouve la
une longue énumération de mangzil aux dénominations insolites regroupés en dix-neuf caté-
gories qui sont qualifiées d’ummahat al-mandzil. Or, ces mystérieuses « demeures spirituelles »
ne sont rien d’autre en réalité que les sourates du Coran : c’est ainsi que le manzil al-hamd,
auquel se rattachent cinq mandazil secondaires, est constitué par les cing sourates qui
commencent par Al-hamdu li-Liah, le manzil al-amr par celles qui s’ouvrent sur un verbe a
U'impératif; le manzil al-rumiiz comprend, lui, les sourates qui débutent par les hurif naraniyya. . .
Le quatriéme fas/, comme son titre le laisse prévoir, va explorer successivement toutes ces
« demeures ». Il comporte d’ailleurs cent-quatorze chapitres, ce qui devrait suffire a alerter
sur la nature de son objet. Mais, faute de découvrir un rapport évident entre la matiére de
chacun des chapitres successifs et les sourates du Coran prises selon leur ordre d’apparition

BCAI 8 (1992) Ibn ‘Arabi: Rahma min al-Rahman fi tafsir wa i$arat al-Qur'an min kalam al-Sayh al-Akbar, éd. M. Gurab, recensé par M. Chodkiewicz
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1991 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 49

dans le Mushaf, on se borne habituellement & considérer que ce nombre n’a été retenu que
pour son caractére symbolique. Il y a, comme nous I"avons déja signalé ', une bonne raison
a I’échec de ces tentatives : la correspondance entre les sourates et les chapitres de cette
section est une correspondance inverse. Le premier chapitre correspond a la sourate 114, le
second a la sourate 113 et ainsi de suite, ce parcours représentant 1’ascension du ‘drif bi-Llah
qui, partant du degré extréme de la manifestation universelle (al-nas, qui est le dernier
mot de la derniére sourate) remonte, de « demeure» en «demeure», jusqu’a la fatiha,
« Mére du Livre » et, plus précisément encore, jusqu’au point du ba’, symbole du principe
divin. Au nuziil de la Révélation répond symétriquement le ‘writg de la créature. Dés lors que
P’on saisit la logique de cette relation entre les manazil et le Coran, on dispose donc, dans
un ordre rigoureux et pour chacune des sourates sans exception, d’un texte qui, convenablement
décrypté, nous livre non pas, certes, un fafsir mais des i§arat jusque-la inapercues. D’autres
correspondances, mais soumises a des logiques différentes, seraient d’ailleurs & discerner dans
les cinq autres sections des Futithat et dans plusieurs autres traités d’Ibn ‘Arabi. Les précisions
sommaires que nous venons de donner permettent déja de voir, cependant, qu’un immense
travail d’exploration reste & faire dans I’ccuvre du Sayh al-Akbar et qu’il s’impose a ceux
qui le ménent de ne pas oublier que tout ce qu’il écrit procéde « min hadrat al-qur’dn
wa fazd’inihi ».
Michel CHODKIEWICZ
(E.H.E.S.S., Paris)

Ibn ARABI, La vie merveilleuse de Dhii-I-Niin I’Egyptien, traduit et présenté par Roger
Deladriere. Paris, Sindbad, 1988. 404 p.

Cette derniére traduction de R. Deladriére, celle du al-Kawkab al-durri fi manaqib Di I-Nin
al-Misri, est intéressante et utile a plus d’un titre. D’une part, elle nous livre, rassemblée en
un seul volume, une quantité de citations et d’anecdotes glanées chez les hagiographes (cf.
p. 38 sq.) se rapportant & une figure majeure du soufisme ancien qui n’avait 4 ce jour fait
I’objet d’aucune étude particuliére. D’autre part, elle est de la plume d’Ibn “Arabi (I’attribution
semble assurée), lequel se veut ici simple compilateur, mais intervient cependant discrétement
par divers commentaires, signalés dans la traduction. Le point est d’importance, car il illustre
bien la fagcon qu’a eue Ibn ‘Arabi de se situer par rapport au soufisme ancien. Si le Sayh
al-akbar considérait sa propre mission comme ’accomplissement de la walaya muhammadienne,
cela ne signifiait aucunement qu’il dévalorisait I’expérience de ses prédécesseurs ou la considérait
comme incompléte. L’admiration qu’il portait & D 1-Niin montre bien, si besoin était, la
distinction & tracer ici entre le niveau spirituel personnel d’un soufi, et sa fonction dans la
hiérarchie et I’histoire sacrales de I’Islam intérieur. Elle illustre également la continuité, 1’unité

1. Cf. notre introduction & P’ouvrage collectif « Legacy of Medieval Persian Sufism », Londres,
Les Illuminations de La Mecque, Paris, 1989, SOAS, décembre, 1990 : The Futihat Makkiyya
p. 29 et notre communication a la conférence and their Commentators . some unresolved enigmas.

5

BCAI 8 (1992) Ibn ‘Arabi: Rahma min al-Rahman fi tafsir wa i$arat al-Qur'an min kalam al-Sayh al-Akbar, éd. M. Gurab, recensé par M. Chodkiewicz
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



