42 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 8

En se référant & ’analyse de R.G. et au texte, tout en suivant la numérotation des chapitres
principaux, il est permis de découvrir dans leur ordonnance la logique suivante : 1-2 — le
tasawwuf est une science intérieure fondée sur le Coran, la sunna et D’inspiration; 3 — sa
méthode est une voie initiatique ascendante (magamat-ahwal); 4 — celle-ci aboutit & une
compréhension spécifique du Coran; 5 — & D’imitation véritable, extérieure et intérieure, du
Prophéte; 6 — elle produit de nouveaux sens issus des deux précédents fondements (al-
mustanbatat); 7 — les Compagnons sont les premiers soufis; 8 — le tasawwuf, conformément
a leur exemple, se définit tout d’abord comme une conduite (@dab); puis comme une doctrine
(9-10 et 14-15-16) : animé par une intention apologétique évidente, Sarrag prend la défense
du soufisme, contre I’extérieur en justifiant les locutions théopatiques (Sazhivyat), et contre les
déviations intérieures, en critiquant les erreurs doctrinales et leurs conséquences (galatar).
Les chapitres 11-12-13, sur I’audition spirituelle (sama®), I’extase (wagd), les signes prophé-
tiques et les miracles, peuvent étre lus comme le lieu ou s’opére le passage entre la pratique
et la connaissance.

Ces Schlaglichter sont en réalité beaucoup plus qu’une simple traduction. Celle-ci est fondée
sur une révision compléte de 1’édition de Nicholson (1914), d’aprés le ms. de Bankipore, le plus
ancien (483 H) et celui de Konya, provenant de la bibliothéque de Sadr al-Din Qanawi.
Les variantes sont indiquées en bas de page. Comme dans les traductions précédentes, chaque
citation est suivie d’une annotation indiquant son origine et/ou sa réutilisation dans les sources
ultérieures ou encore sa présence dans d’autres textes. Visiblement la littérature du soufisme,
arabe et persane, de toutes les époques n’a plus aucun secret pour le traducteur. A ce sujet,
une remarque d’ordre strictement typographique : la disposition des notes dans le corps du
texte géne parfois la lecture. N’aurait-il pas été possible de les disposer en bas de page?
Un souhait également concernant la bibliographie trés abondante et reflétant 1’importance des
matériaux mis en ceuvre pour la compréhension du texte et ’annotation : un classement
chronologique par type d’ouvrage rendrait certainement de grands services. Comme pour la
traduction de la Risala QuSayriyya, il faut aussi signaler le soin apporté a I’index, tant pour les
personnages que pour les notions, constituant ainsi un auxiliaire précieux pour les recherches
sur le soufisme. Si nous n’avons rien dit de la traduction, c’est qu’il nous semble, dans les
limites de notre connaissance de la langue allemande, n’y avoir vraiment rien & redire.

Denis GRIL
(Université de Provence)

Les dits de Bistami (shatahat), traduit de D’arabe, présentation et notes par Abdelwahab
MEDDEB. Paris, Fayard, 1989. 200 p. '

Cet ouvrage présente la traduction de paroles d’Abu Yazid al-Bistami — qui n’a laissé aucune
ceuvre €crite — telles qu’elles ont été rapportées d’aprés ses principaux disciples puis mises
par écrit, pour leur plus grande partie, dans le Nir min kalimat Abi Yazid Tayfir de Sahlagi
(éd. par A.R. Badawi dans Satahdat al-Sifiyya). Vu Pimportance fondatrice de ce personnage

BCAI 8 (1992) A. Meddeb (éd., trad.): Les dits de Bistami, (Shatahat), recensé par P. Lory _
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1991 H. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 43

dans le développement historique du soufisme, cette traduction vient 3 propos. Si nous dis-
posons de textes et de présentations substantielles concernant Hallag, bien sir, Gunayd
(Deladriére), Rabi‘a, Niffari (Nwyia), Sahl (BSwering), Bistami reste, quant a lui, peu étudié
et mal connu. Or, sa personnalité hors du commun, sa ferveur mystique a fleur de peau, sa
réactivité spontanée, parfois brutale, son anticonformisme enfin, font de lui une figure parti-
culiérement attachante pour le lecteur moderne, ’interpellant sans doute plus directement que
tel soufi ultérieur plus cérébral, plus « rangé », et s’exprimant en termes largement stéréotypés.

Notre chance est d’autant plus grande que ’auteur de la traduction est I’écrivain et poéte
Abdelwahab Meddeb dont la pensée et la sensibilité, imprégnées de symboles du passé arabe,
et singuliérement soufies, s’exprime en un frangais élégant mais direct, précis et simple, vivant
comme peuvent I’€tre les mots sous la plume d’un §G‘ir, d’un « sentant ». Or c’est bien ce
talent qu’il fallait pour rendre le jaillissement, dans D’instant, de la parole de 1’étonnant soufi.
Celle-ci, certainement proférée en persan, a été finalement enregistrée en arabe, le plus souvent
sous la forme de sentences assez bréves, lancées a 1’adresse d’un questionneur ou fusant dans
une situation concréte donnée. Il est siir qu’une traduction ampoulée ou simplement trop
savante elit causé d’irréparables dommages.

A. Meddeb a opéré, dés le départ, un certain nombre de choix. D’abord, il a préféré une
traduction claire, éloquente, & un travail d’érudition. Bien qu’ayant lui-méme une connaissance
approfondie de ses sources, il se borne a présenter I’essentiel de la biographie de Bistami,
ainsi que le phénoméne du Sarh en une introduction bréve mais dense, ainsi que dans les notes
en fin de volume. C’est la parole méme du mystique qui est mise en avant, sans que le
commentaire vienne I’alourdir ou le diluer. D’autre part, A.M. n’a pas repris telle quelle la
collection de Sahlagi. Il en a exclu tous les récits simplement biographiques, anecdotiques,
n’incluant pas d’enseignement oral. De méme, il a éliminé les redites, assez fréquentes, et
déchargé chaque parole de !'isnad et des phrases encadrant le récit. Ainsi dégagés de leur
gangue, les « dits » nous sont offerts dans leur fraicheur, leur charge d’émotion vécue — ce
dans l’ordre adopté par Sahlagi (le n° 1 se trouve a la p. 64 de 1’éd. Badawi, Koweit,
1978).

Ce choix du traducteur suppose, bien siir, de nombreux renoncements. Parfois, les phrases
encadrant telle parole auraient pu lui donner plus de vie, de force, si elles avaient été &gale-
ment traduites (ainsi, 3 mon sens, pour les « dits» 14, 15, 57, 63, 139, 215, 302). Ailleurs, de
plus amples explications sur des concepts soufis eussent été utiles, comme ‘ilm/ma‘rifa (n° 5,
331, 364), nafs (traduit par le « moi»), fasl/wasl (n°® 80, 148, 197), lawa’ik (95) ou « le maitre
du temps» (n° 55, 132). Souvent méme, des notes sur des notions islamiques courantes
eussent pu guider le lecteur frangais ordinaire : ainsi celles de feu (pour I’enfer, n°s 2, 34, 153),
de jardin (n®® 66, 369, 177), de répudiation par trois fois (n° 28, 187), de ventre sans péché
(haram) ni soupgon (Subha, n° 129), de loi (Sari‘a, n° 38), ou de « paganisme » (§irk, n° 332,
367). Les remarques fort intéressantes sur le Sath données dans l’introduction auraient elles
aussi mérité plus d’ampleur, notamment sur la notion de personne et sur la valeur des
pronoms dans P'uni-dualité entre le soufi et Dieu (renvoyons ici & H. Corbin notamment pour
la comparaison avec I’approche chrétienne). Notons au passage que de trés nombreux « dits »
traduits ici ne relévent pas du Sath, contrairement & ce que suggére le titre, reprenant Badawi.

BCAI 8 (1992) A. Meddeb (éd., trad.): Les dits de Bistami, (Shatahat), recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

44 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 8

Ceci étant dit, quiconque a di affronter les problémes d’une traduction destinée a des lecteurs
non spécialistes comprendra les motifs de la concision choisic par A. Meddeb. L’ensemble
du volume est une réussite, permettant au témoignage de Bistami de retentir comme un coup
de poing mental salutaire et finalement joyeux, pour un public étourdi par des discours sur
I’Islam d’autant plus confus qu’ils sont peu vécus.

Pierre LorY
(Université de Bordeaux III)

Abi’l-Qasim Ahmad b. Mansiir al-SAM*ANI, Rawh al-arwah fi Sarh asma’ al-malik al-fattah.
éd. Nagib Mayel Heravi. Téhéran, Serkat-e ente$arat-e ‘elmi va farhangi, 1368 h.
solaire/1989. cxix + 917 p.

Appartenant a la célébre et savante famille hurasinienne des Sam‘ani, Abi’l-Qdsim Ahmad
fut Doncle paternel de ‘Abd al-Karim b. Muhammad, 1'auteur des Ansab. Des données
biographiques le concernant se trouvent essenticllement dans ce dernier ouvrage (éd. du
fac-similé du manuscrit par Margoliouth, Londres, 1912, p. 307 @ sqq.) ainsi que dans les
Tabagat al-Safiiyya d’al-Subki (rééd. de Beyrouth, s.d., IV/56 sqq.). Né vers 480/1094-1093,
mort & Marw en 534/1139, il était $afi'ite et a$‘arite (les Sam‘ani passérent du hanafisme
au Safi'isme aprés la conversion du pére de notre auteur, lui-méme juriste aux tendances
mystiques, de grande renommée et mort en 489). Présenté comme ayant été un traditionniste
et un juriste respecté de tous, ’auteur du Rawh est encore et surtout un grand soufi, trés
familier avec la vie du hdneqah, grand connaisseur des écrits et des maitres soufis, et doué
d’une pensée rigoureuse aux envolées mystiques souvent trés originales. Le phénoméne semble
avoir été assez courant au Hurasan des V¢ et VI® siécles de 1’hégire, puisqu’a la méme
époque nous avons les exemples de la Rawdat al-farigayn d’Abi’l-Raga’ al-Sasi al-Marwi
(éd. "A.H. Habibi, Téhéran, 1980) et du Marta' al-salihin wa zad al-salikin ’Abt Mansir
al-Uzgandi (éd. N. Mayel Heravi, Téhéran, 1990), deux ouvrages juridiques ol les opinions
des auteurs sont soutenues par les propos de soufis tels que Sahl al-Tustari, Rabi‘a al-"“Adawiyya,
Abi Yazid al-Bistami, Abt’l-Hasan al-Haraqani. . ., ainsi que par les vers des poétes mystiques
persans. Abi’l-Qasim al-Sam‘ani fut en outre un éminent homme de lettres; de nombreux et
trés beaux vers en persan qui parcourent son texte sont de lui-méme (sous le « nom de plume »
de rahi = ‘abd arabe = esclave). Sa langue est incontestablement un des chefs-d’ceuvre de la
prose persane, s’inscrivant dans la plus pure tradition de la prose mystique du Hurasan, dans
la lignée d’al-Mustamli al-Buhari (m. 434, auteur du Sarh al-Ta‘arruf), d’al-Hugwiri (m. 465,
auteur du Ka¥f al-mahgiub) ou encore d’al-Harawi al-Ansari (m. 481, auteur des Tabagat
al-sifiyyal Amalr).

Le livre serait, selon I’éditeur, la premiére grande « monographie » en persan sur les noms
divins. 101 noms sont commentés au cours de 74 chapitres (selon une régle classique, certains
noms sont pris en couple : al-Rahman al-Rahim, al-Hayy al-Qayyam, al-Mulyl al-Mumit etc.),
mais a la différence des ouvrages théologiques consacrés au sujet, ici des développements
herméneutiques sur les noms divins servent a expliciter, d’une maniére fort poétique, les termes

BCAI 8 (1992) A. Meddeb (éd., trad.): Les dits de Bistami, (Shatahat), recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



