1991 1I. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 4]

tenter d’imposer ses projets de « corporatisme»! Comment un anachronisme aussi ficheux
peut-il germer dans la t€te d’un historien? S’interrogeant enfin sur 1’avenir du soufisme, il
répond qu’il ne lui semble pas en jeu, puisqu’issu dés son origine de 1’'une des deux compo-
santes de 'Islam. Il constate aussi que les différents essais d’¢limination du soufisme par le
pouvoir, comme ce fut le cas en Iran au XVIII® siécle, ont toujours fini par se retourner
contre ce dernier.

Nos remarques souvent négatives ne doivent pas diminuer Pimportance de ce travail qui
donne une vision d’ensemble et une périodisation nouvelle de I’histoire du soufisme, utile pour
I’étudiant et le spécialiste. Il faut reconnaitre aussi a 1’auteur deux qualités essentielles : tout
d’abord 1’étendue de son information, mé&€me si elle n’est pas, peut-étre volontairement, ex-
haustive; ensuite son humour. Aprés avoir égratigné au passage un certain nombre de figures
respectables du soufisme, fair-play, il leur laisse en matiére de conclusion la parole : « Les
amis de Dieu sont les miroirs dans lesquels les autres voient leurs propres défauts. »

Denis GRIL
(Université de Provence)

Schlaglichter iiber das Sufitum. Abu Nasr al-Sarrags Kitab al-Luma® eingeleitet, iibersetzt
und kommentiert von Richard GRAMLICH. Stuttgart, Franz Steiner Verlag, 1990
(Freiburger Islamstudien t. XIII). 676 p.

Aprés les “Awarif al-ma‘arif de “Umar Suhrawardi et la Risala de QuSayri, c’est maintenant
le plus ancien manuel connu de tasawwuf, les Luma® de Sarrag (m. a Tus en 378/988) dont
Richard Gramlich nous offre la traduction. Par sa qualité mais aussi par sa dimension, ce
travail est impressionnant.

L’introduction réunit le peu que les sources nous livrent sur Sarrdg. Personnalité effacée,
on ne sait pas grand-chose sur sa vie, ses maitres, et on ne lui attribue qu’un seul disciple.
La tradition hagiographique persane a tout de méme retenu de lui deux miracles, mais sans
plus. Ce sont encore les Luma® qui nous renseignent le mieux sur son activité. Grand voyageur,
il parcourt le Hurasin, 1’Iraq, la Syrie et I’Egypte ou il se met a I’écoute d’un grand nombre
de maitres, en particulier Ga‘far al-Huldi (m. 3 Bagdad en 348/959-960 i I’Age de 95 ans),
qui lui transmettent les paroles et les écrits des maitres du III¢ siécle. Vaste recueil de citations,
les Luma® constituent donc une source irremplagable pour l’histoire du soufisme. Par Dlinter-
médiaire de Sulami (m. 412/1041), une part importante de ces traditions passa dans la Risala
de QuSayri et de 13, dans I’Ihya’.

R. Gramlich présente ensuite un plan détaillé du texte. Nous ne le suivons pas tout a fait
lorsqu’il affirme que le livre ne donne pas I'impression d’un tout, mais plutét d’un ensemble
de traités indépendants, dont 1’unité tient & la maniére dont chacun jette une «lueur» spé-
cifique sur le fasawwuf. Cette impression vient peut-étre de ce que Sarrdg préfére le plus
souvent laisser la parole a ses prédécesseurs. Il nous semble néanmoins avoir construit son
ouvrage selon un plan assez rigoureux.

BCAI 8 (1992) R. Gramlich (ed.): Schlaglichter tiber das Sufitum. Abl Nasr al-Sarrags Kitab al-Luma®, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

42 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 8

En se référant & ’analyse de R.G. et au texte, tout en suivant la numérotation des chapitres
principaux, il est permis de découvrir dans leur ordonnance la logique suivante : 1-2 — le
tasawwuf est une science intérieure fondée sur le Coran, la sunna et D’inspiration; 3 — sa
méthode est une voie initiatique ascendante (magamat-ahwal); 4 — celle-ci aboutit & une
compréhension spécifique du Coran; 5 — & D’imitation véritable, extérieure et intérieure, du
Prophéte; 6 — elle produit de nouveaux sens issus des deux précédents fondements (al-
mustanbatat); 7 — les Compagnons sont les premiers soufis; 8 — le tasawwuf, conformément
a leur exemple, se définit tout d’abord comme une conduite (@dab); puis comme une doctrine
(9-10 et 14-15-16) : animé par une intention apologétique évidente, Sarrag prend la défense
du soufisme, contre I’extérieur en justifiant les locutions théopatiques (Sazhivyat), et contre les
déviations intérieures, en critiquant les erreurs doctrinales et leurs conséquences (galatar).
Les chapitres 11-12-13, sur I’audition spirituelle (sama®), I’extase (wagd), les signes prophé-
tiques et les miracles, peuvent étre lus comme le lieu ou s’opére le passage entre la pratique
et la connaissance.

Ces Schlaglichter sont en réalité beaucoup plus qu’une simple traduction. Celle-ci est fondée
sur une révision compléte de 1’édition de Nicholson (1914), d’aprés le ms. de Bankipore, le plus
ancien (483 H) et celui de Konya, provenant de la bibliothéque de Sadr al-Din Qanawi.
Les variantes sont indiquées en bas de page. Comme dans les traductions précédentes, chaque
citation est suivie d’une annotation indiquant son origine et/ou sa réutilisation dans les sources
ultérieures ou encore sa présence dans d’autres textes. Visiblement la littérature du soufisme,
arabe et persane, de toutes les époques n’a plus aucun secret pour le traducteur. A ce sujet,
une remarque d’ordre strictement typographique : la disposition des notes dans le corps du
texte géne parfois la lecture. N’aurait-il pas été possible de les disposer en bas de page?
Un souhait également concernant la bibliographie trés abondante et reflétant 1’importance des
matériaux mis en ceuvre pour la compréhension du texte et ’annotation : un classement
chronologique par type d’ouvrage rendrait certainement de grands services. Comme pour la
traduction de la Risala QuSayriyya, il faut aussi signaler le soin apporté a I’index, tant pour les
personnages que pour les notions, constituant ainsi un auxiliaire précieux pour les recherches
sur le soufisme. Si nous n’avons rien dit de la traduction, c’est qu’il nous semble, dans les
limites de notre connaissance de la langue allemande, n’y avoir vraiment rien & redire.

Denis GRIL
(Université de Provence)

Les dits de Bistami (shatahat), traduit de D’arabe, présentation et notes par Abdelwahab
MEDDEB. Paris, Fayard, 1989. 200 p. '

Cet ouvrage présente la traduction de paroles d’Abu Yazid al-Bistami — qui n’a laissé aucune
ceuvre €crite — telles qu’elles ont été rapportées d’aprés ses principaux disciples puis mises
par écrit, pour leur plus grande partie, dans le Nir min kalimat Abi Yazid Tayfir de Sahlagi
(éd. par A.R. Badawi dans Satahdat al-Sifiyya). Vu Pimportance fondatrice de ce personnage

BCAI 8 (1992) R. Gramlich (ed.): Schlaglichter tiber das Sufitum. Abl Nasr al-Sarrags Kitab al-Luma®, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



