38 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 8

A la différence des volumes susmentionnés, qui se rapportaient 3 I’époque moderne, le
présent travail concerne les siécles classiques de la culture arabo-islamique, et précisément la
littérature touchant les « thémes fondamentaux de 1’apologétique chrétienne ». Par 14 méme
se dessinent les « thémes fondamentaux de la controverse islamo-chrétienne », qui sont : «la
vraie religion — Dieu un et trine — le Christ Verbe incarné », et qui en forment les chapitres
centraux. L’auteur les entoure de deux chapitres préparatoires, 1’un sur «la situation et le
probléme des théologiens arabes chrétiens » et 1’autre sur «la procédure théologique dans le
projet apologétique », et de deux autres complémentaires, d’un c6té sur « I’exégése chrétienne
du Coran», de l'autre sur «les catégories philosophiques et théologiques utilisées par cette
littérature de controverse ».

Il en ressort trois parties d’inégale longueur : Une introduction thématique au probléme; le
théme exposé du point de vue chrétien; les correspondances musulmanes.

1l va sans dire qu’il y a 1a matiére abondante & de longues dissertations, et que ce livre de
407 pages ne prétend en aucune maniére vouloir &tre exhaustif. L’auteur nous en donne
d’ailleurs lui-méme le motif : ses « Matériaux », recueillis depuis 1960-1963, ont servi a la
documentation de son doctorat d’Etat (voir Paul d’Antioche plus haut), et ont été « complétés
par le dépouillement de quelques rares traités chrétiens récemment publiés ». Ceci explique
les lacunes que on découvre dans sa documentation.

Néanmoins, son effort reste gigantesque et ’intérét de son livre indéniable, du fait de [’aide
qu’il apportera aux recherches concernant la littérature arabe chrétienne, la théologie, 1’apolo-
gétique, domaines trés négligés par les arabisants, ainsi que le dialogue islamo-chrétien, et
sans oublier la théologie et la philosophie de I'Islam et I’histoire des idées.

Reste & souhaiter a "auteur la poursuite de ce travail de longue haleine, dans un Liban
moins déchiré et plus propice 4 la diffusion des livres.

Raif Georges KHOURY
(Université de Heidelberg)

Julian BALDICK, Mystical Islam. An Introduction to Sufism. Londres, I.B. Tauris, 1989.
208 p.

Tenter une présentation d’ensemble de I’histoire du soufisme, en tenant compte des recherches
récentes, telle est I’entreprise difficile a laquelle s’attache dans ce livre J. Baldick, spécialiste
d’histoire islamique & 1’université de Londres. Depuis Les Mystiques musulmans de M. Molé
(1965), on ne disposait pas d’un nouveau manuel de ce genre, de taille moyenne et de consul-
tation aisée. De plus, le livre de Molé ne s’intéressait guére au soufisme postérieur au
XII® siccle, alors que celui de Baldick couvre toute I’histoire de I'Islam; il consacre un
nombre de pages & peu prés identique A toutes les époques et s’intéresse a toutes les mani-
festations du soufisme, des plus savantes aux plus populaires, dans tout le monde musulman.
Sans tenir compte des repéres dynastiques habituels, I’histoire du soufisme est divisée en
quatre grandes périodes comportant elles-mémes un certain nombre de divisions : 1° les débuts

BCAI 8 (1992) J. Baldick: Mystical Islam. An Introduction to Sufism, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1991 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 39

du soufisme; 2° de la construction a la systématisation (922-1240); 3° maitres et empires (1240-
1700); 4° I’entrée dans le monde moderne.

Les débuts du soufisme sont reconsidérés dans une double perspective, celle de I’école
anglaise travaillant sur les origines de I’Islam et celle de I’histoire des religions; dans cette
derniére, moins pour repérer les emprunts que les modéles de transmission des pratiques et
des croyances. On aboutit ainsi & des propositions connues, tantét abstraites : le judaisme et
le christianisme représentent les deux aspects de U'Islam, la Loi et la spiritualité; tantot
concrétes : 1’Islam s’est constitué en Iraq a partir des communautés juives babyloniennes et
chréticnnes nestoriennes. L’origine en grande partie coranique du lexique mystipue ne prouve rien,
puisque leur inspiration chrétienne ne fait aucun doute. Tel est le cas du covenant (mitdg), de
la mémoration du nom de Dieu (dikr) ou de la recherche du blime (malama), par exemple;
dans ce dernier cas, la recherche des emprunts qui tourmente 1I’A., quoi qu’il en dise, le fait re-
monter au-dela du christianisme jusqu’aux Cyniques, et plus loin encore vers un hypothétique
chamanisme. Le « saint» (walf) subit un sort identique; signifiant le client ou le patron, il ne
peut venir que de I’héritage romain. Waliyyu ’llah est toujours traduit par « ami de Dieu »;
en effet la notion de sainteté n’existe pas en Islam, puisque la racine g-d-§ en syriaque évoque
a la fois la sainteté et I’abstinence sexuelle, ce qui ne convient pas au modéle islamique.
Curieuse démonstration! Il est vrai que 1’idée que se fait ’A. du texte coranique ne pouvait
guére le conduire & y découvrir des modéles de spiritualité. Quoi que ’on pense de tout cela,
la question des origines est trop séricuse pour €tre traitée avec une telle désinvolture, sans se
livrer a une analyse rigoureuse des textes.

La théorie des modéles d’emprunt est appliquée a la 1égende des deux Rabi‘a, celle d’Iraq,
I’ancienne chanteuse, et celle de Syrie, la chaste, qui rappellent les deux Maries. Malgré la
complexité des rapports entre le soufisme et le §i'isme primitifs, les premiéres formulations
de la hiérarchie des saints marquerait moins une influence du second que de la gnose sur
P’un et autre. Les premiéres figures du soufisme sont passées en revue dans la méme optique,
Muhasibi pour l’influence chrétienne, D I-Nin pour la tradition philosophique grecque,
Bistami, pour I’hindoue, réelle selon I’A., bien que n’ayant pas survécu a Bistami lui-méme.
Les notices sur Tustari ou Tirmidi par exemple, pour lesquels on dispose de monographies
récentes, sont plus satisfaisantes. Mais on reste souvent agacé par une tendance a prendre
systématiquement le contrepied des idées recues. Halldg se retrouve ainsi §i‘ite extrémiste,
et ses miracles un pur effet d’hypnose. Fera-t-on avancer la recherche ou parviendra-t-on a
une meilleure compréhension du soufisme et de son histoire par ce genre d’allégation?
Méme attitude a 1’égard de Gazali, personnage assez ordinaire et conventionnel i c6té de
son frére Ahmad. Peut-8tre, mais mieux aurait valu expliquer son impact sur le soufisme
ultérieur.

La derniére partie de la seconde période : « Confrérie et théoric (1130-1240) » appelle quel-
ques remarques. A la suite des réserves émises récemment sur ce point, I’A. traite avec prudence
de I’émergence des confréries. Il considére toutefois que “Umar Suhrawardi a bel et bien fondé
un ordre ou une confrérie. Sans doute I’A., qui s’intéresse a la futuwwa, a-t-il établi un rappro-
chement avec le role joué par Suhrawardi auprés du calife al-Nasir.' L’exposé sur Ibn ‘Arabi
puise a la fois chez “Afifi pour la métaphysique et chez M. Chodkiewicz pour la doctrine de

BCAI 8 (1992) J. Baldick: Mystical Islam. An Introduction to Sufism, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

40 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 8

la sainteté, ce qui rend quelques sons discordants. Mais surtout, on reste réveur devant les
conséquences socio-politiques déduites de la doctrine d’Ibn “Arabi : le fait que I’homme soit
conditionné par des noms divins opposés entre eux ne pouvait que le conduire a une attitude
passive devant I’injustice et a la collaboration avec les dirigeants!

La troisi¢éme partie insiste plus particuliérement sur 1’Orient musulman. Spécialiste de 1’Asie
centrale et de I’Inde, I’A. accorde également une attention particuliére aux relations entre le
§i'isme et le soufisme et entre les princes et les maitres dans ’fran post-mongol. Sa tendance
4 présenter systématiquement les soufis comme les collaborateurs des princes gagnerait a
étre 1égérement nuancée. Tant6t il maintient son orientation de départ en affirmant que
P’exposé par Simnidni des centres subtils lumineux et des souffles dénote l'influence du
bouddhisme, du taoisme et de I’hindouisme (c’est beaucoup a la fois); tantdt au contraire
il fait état assez scrupuleusement de 1'état des recherches, pour Sirhindi par exemple. Cette
partie et celle qui la précéde pourraient donner lieu 3 de nombreuses critiques de détail, mais
une remarque d’ensemble s’impose. On a beaucoup de mal a saisir un ou plusieurs fils directeurs
dans les indications nécessairement bréves données sur les auteurs et les personnages, si bien
qu’il est difficile de suivre le cheminement des doctrines, les continuités ou les adaptations
des pratiques et des attitudes. 1l faut regretter également que le monde arabe soit pratiquement
absent de la troisieme période.

Cependant, la derniére partie rééquilibre le rapport entre les différentes parties du monde
musulman. Le XVIII® siécle est caractérisé par trois figures éminentes : Nabulusi pour la Syrie,
Sah Waliyullah pour les Indes et Nir ‘Ali Sah pour I'Iran. A propos du XIXe siécle, I’A.
remarque a juste titre que soufisme et réformisme ne sont pas nécessairement antagonistes.
La présentation par pays débute par le Maghreb et évoque la fondation ou la rénovation de
confréries actives durant les XIX® et XX°® siécles pour revenir, aprés 1’Orient, & I’Afrique sub-
saharienne. Le XX siécle donne 1’occasion a I’A. d’exercer sa critique sur les méthodologies en
sciences sociales, a propos des études sur le Maroc, les Mourides du Sénégal et I’Asie centrale
notamment. Il est regrettable que la Turquie ne soit représentée que par 1’étude de Birge sur
les Bektashis, datant du tout début du siécle.

La conclusion revient sur certaines questions. La soufisme est-il une forme de monachisme?
La réponse ne peut €tre que oui et non, puisque 1'Islam est et n’est pas le christianisme.
Mais par dela cet a priori se pose la question de la relation du soufi au monde. Sur ce point,
on ne peut que constater la multiplicité des formes de vie et d’architecture dans lesquels évolue
le soufi selon le temps et le lieu. De méme, en ce qui concerne l’attitude vis-a-vis des biens
de ce monde, il faut bien reconnaitre que le critére du détachement (zuhd) reste le plus souvent
intérieur.

L’intérét de I’A. pour la futuwwa, les considérations d’auteurs iraniens sur la division de
P’activité humaine, le conduisent a4 penser que I’Islam a eu tendance a sublimer la quatri¢éme
caste, celle des artisans. Mais méme si le modéle des trois ou quatre ordres a pu s’imposer
parfois en Islam, est-il pertinent pour comprendre |’extension sociale du soufisme? La futuwwa
I’améne également & une réflexion sur la relation du soufisme avec les arts et sur ses rapports
avec le pouvoir politique. Le parti que les soufis ont tiré de la conquéte mongole lui fait penser
a la fagon dont une certaine droite frangaise a profité en 1940 de 1’occupation allemande pour

BCAI 8 (1992) J. Baldick: Mystical Islam. An Introduction to Sufism, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1991 1I. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 4]

tenter d’imposer ses projets de « corporatisme»! Comment un anachronisme aussi ficheux
peut-il germer dans la t€te d’un historien? S’interrogeant enfin sur 1’avenir du soufisme, il
répond qu’il ne lui semble pas en jeu, puisqu’issu dés son origine de 1’'une des deux compo-
santes de 'Islam. Il constate aussi que les différents essais d’¢limination du soufisme par le
pouvoir, comme ce fut le cas en Iran au XVIII® siécle, ont toujours fini par se retourner
contre ce dernier.

Nos remarques souvent négatives ne doivent pas diminuer Pimportance de ce travail qui
donne une vision d’ensemble et une périodisation nouvelle de I’histoire du soufisme, utile pour
I’étudiant et le spécialiste. Il faut reconnaitre aussi a 1’auteur deux qualités essentielles : tout
d’abord 1’étendue de son information, mé&€me si elle n’est pas, peut-étre volontairement, ex-
haustive; ensuite son humour. Aprés avoir égratigné au passage un certain nombre de figures
respectables du soufisme, fair-play, il leur laisse en matiére de conclusion la parole : « Les
amis de Dieu sont les miroirs dans lesquels les autres voient leurs propres défauts. »

Denis GRIL
(Université de Provence)

Schlaglichter iiber das Sufitum. Abu Nasr al-Sarrags Kitab al-Luma® eingeleitet, iibersetzt
und kommentiert von Richard GRAMLICH. Stuttgart, Franz Steiner Verlag, 1990
(Freiburger Islamstudien t. XIII). 676 p.

Aprés les “Awarif al-ma‘arif de “Umar Suhrawardi et la Risala de QuSayri, c’est maintenant
le plus ancien manuel connu de tasawwuf, les Luma® de Sarrag (m. a Tus en 378/988) dont
Richard Gramlich nous offre la traduction. Par sa qualité mais aussi par sa dimension, ce
travail est impressionnant.

L’introduction réunit le peu que les sources nous livrent sur Sarrdg. Personnalité effacée,
on ne sait pas grand-chose sur sa vie, ses maitres, et on ne lui attribue qu’un seul disciple.
La tradition hagiographique persane a tout de méme retenu de lui deux miracles, mais sans
plus. Ce sont encore les Luma® qui nous renseignent le mieux sur son activité. Grand voyageur,
il parcourt le Hurasin, 1’Iraq, la Syrie et I’Egypte ou il se met a I’écoute d’un grand nombre
de maitres, en particulier Ga‘far al-Huldi (m. 3 Bagdad en 348/959-960 i I’Age de 95 ans),
qui lui transmettent les paroles et les écrits des maitres du III¢ siécle. Vaste recueil de citations,
les Luma® constituent donc une source irremplagable pour l’histoire du soufisme. Par Dlinter-
médiaire de Sulami (m. 412/1041), une part importante de ces traditions passa dans la Risala
de QuSayri et de 13, dans I’Ihya’.

R. Gramlich présente ensuite un plan détaillé du texte. Nous ne le suivons pas tout a fait
lorsqu’il affirme que le livre ne donne pas I'impression d’un tout, mais plutét d’un ensemble
de traités indépendants, dont 1’unité tient & la maniére dont chacun jette une «lueur» spé-
cifique sur le fasawwuf. Cette impression vient peut-étre de ce que Sarrdg préfére le plus
souvent laisser la parole a ses prédécesseurs. Il nous semble néanmoins avoir construit son
ouvrage selon un plan assez rigoureux.

BCAI 8 (1992) J. Baldick: Mystical Islam. An Introduction to Sufism, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



