1991 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 35

Les principaux noms retenus sont Zaki Nagib Mahmid, Sukri ‘Ayyad, Suhayl Idris,
‘Abd Allah ‘Abd al-Da’im, Sakir Mustafa, Qustantin Zurayq, Anwar ‘Abd al-Malik, Adonis,
Fu’ad Zakariyya, Muhammad Aba Rida, Mahdi ‘Amil, Muhammad al-Nuwayhi, Hi$am Sarabi,
‘Abd Allah al-‘Arwi, Tayyib Tizini, Husayn Muruwwa, Hasan Hanafi, Muhammad ‘Abid
al-Gabiri, Sayyid Qutb, Hasan Sa‘b, Muhammad ‘Amara, Galal Ahmad Amin, Husayn Ahmad
Amin, Samir Amin, ‘Abd al-Kabir al-Hatibi. Parmi les femmes on reléve les noms de ‘A’ifa
‘Abd al-Rahman, Nawal al-Sa‘dawi, Zaynab al-Gazali, Fatima Mernissi, Gada al-Sammén,
Nazik al-Mala’ika, Layla Ba‘labakki, etc.

Tous ces noms sont soit mentionnés simplement, soit présentés en quelques pages rapides,
sans évaluation critique de leurs idées, de la pertinence de leurs positions par rapport a
I’ensemble des problémes posés dans la société arabe contemporaine d’une part, aux outils
les plus récents de la pensée moderne d’autre part. A cet égard, le chapitre 5 sur les femmes
et les quelques pages consacrées a la crise intellectuelle sont particuliérement décevants. Le
parti pris de ’auteur pour les intellectuels libéraux, laics, ouverts, compense, comme on I’a
dit, le parti pris opposé de ceux qui s’intéressent exclusivement aux fondamentalistes et aux
‘ulamd’ conservateurs. La réalité sociologique, politique et culturelle est partout faite de la
tension souterraine ou explicite entre les deux forces qui s’affrontent sur des questions centrales
touchant I'ordre politique, social, économique, alors que les référents philosophiques, his-
toriques, voire sémantiques indispensables font défaut.

L’ouvrage conserve cependant le mérite de signaler des directions de recherche et d’analyse
pour rendre compte de fagon équitable des luttes en cours dans les sociétés arabes contem-
poraines. Cette remarque s’impose d’autant plus qu’il n’existe pas encore en langue frangaise
de présentation méme élémentaire des courants libéraux et critiques dans la pensée arabe
contemporaine.

Mohammed ARKOUN
(Université de Paris III)

Abderrahim LAMCHICHI, Islam et contestation sociale au Maghreb, préface de Jacques
Chevalier. Paris, L’Harmattan, 1990 (coll. Histoire et perspectives méditerra-
néennes). 346 p.

L’ouvrage d’Abderrahim Lamchichi est tiré d’une thése de doctorat de science politique
soutenue & l'université d’Amiens en octobre 1988 !. Il comprend une annexe chronologique,
un glossaire des termes étrangers et une bibliographie (prés de 300 références) trés conséquente 2.

1. Publié au début de I’année 1990, 1’ouvrage
a été achevé en mars 1989, ce qui lui permet
d’englober trés utilement les premiéres manifes-
tations de P’ouverture politique algérienne.

2. A quelque oubli prés, que l’auteur d’un
ouvrage paru 14 mois plus tot sur la méme ques-~
tion (L’islamisme au Maghreb, La voix du Sud,
Karthala 1988), laissera bien évidemment 2a

d’autres que lui le soin de qualifier de... « majeur »,
mais qui n’en demeure pas moins paradoxal au
regard de l’intérét particuliérement attentif (et
qui constitue, il est vrai, une forme de reconnais-
sance) dont A. Lamchichi a par ailleurs fait
preuve pour les données, références et autres
angles d’analyse fournis dans les articles ayant
jeté les bases de I’ouvrage en question,

BCAI 8 (1992) A. Lamchichi: Islam et contestaion sociale au Maghreb, recensé par Fr. Burgat

© IFAO 2026 BCAl en ligne

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

36 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 8

Dans une publication destinée a un lectorat extra-universitaire, ce travail aurait sans doute
gagné a étre allégé d’une partic de son appareil méthodologique : redondant pour le lecteur
averti, il peut décourager le non-spécialiste, et conduit & commercialiser ce livre imposant
(346 pages de 3900 caractéres environ) & un prix quelque peu dissuasif, ce qui est dommage
eu égard & ses qualités et aux considérables attentes du public dans ce domaine.

L’ouvrage est découpé en trois parties, elles-mémes subdivisées en trois chapitres et pré-
cédées d’une partie préliminaire (Islam, modernité et politique) dont ’objet est de clarifier la
terminologie (islamisme, fondamentalisme, traditionalisme, intégrisme, etc...) utilisée. La pre-
miére partie (Crise des sociétés maghrébines et émergence de I'Islamisme) est consacrée a
I’analyse du contexte historique de I’émergence de lislamisme (I.1. La crise sociale) et aux
itinéraires (1.2. Du discours a I’action) de la cristallisation de ce courant en mouvement poli-
tique. La seconde (Modes d’action et différents courants de I'Islamisme au Maghreb) fait 1’in-
ventaire des méthodes d’intervention et s’emploie 4 identifier les paramétres de différenciation
des courants en présence dans les trois pays centraux du Maghreb, la Libye étant exclue du
champ de D’analyse. La troisiéme partie (Pouvoirs politiques, Iégitimité religieuse des régimes
politiques maghrébins) propose une typologie des rapports entre politique et religieux et des
formes de réaction des régimes face a la poussée islamiste.

L’ouvrage de A. Lamchichi doit étre salué pour ’ampleur de la recherche dont il est le
produit, pour le volume et la diversité des références que l'auteur s’est donné la peine de
manier et ’effort évident de synthése qu’il a produit : ces qualités suffisent a faire de son
ouvrage un passage important pour qui souhaite appréhender la scéne islamiste maghrébine.
Au chapitre des sources, on regrettera toutefois qu’un jeune arabisant n’ait pas fait preuve
de plus d’initiative et cherché ailleurs que dans des livres & compléter les informations ras-
semblées par ses prédécesseurs. Pourquoi ne pas avoir tenté de s’abstraire des piéges que recéle
toute médiation et établi avec les acteurs et les théoriciens de la scéne islamiste ce contact
direct que la lecture des plus remarquables conceptualisations ne saurait complétement rem-
placer? Outre qu’il aurait pu contréler, ce faisant, un penchant a la « diabolisation » dont
son propos n’est pas totalement exempt, Abderrahim Lamchichi aurait pu vérifier — a son
entier profit et, le cas échéant au détriment de l’auteur de ces quelques lignes — que, par
négligence ou par délicatesse (!), ses prédécesseurs avaient laissé sur le terrain maghrébin
(algérien notamment, mais pas seulement) de vastes espaces inexplorés dont il est bien regret-
table qu’ils le soient si entiérement demeurés.

La seconde réserve, sur le fond cette fois, mais qui rejoint la premiére, tient au fait que
I’ambition encyclopédique de l’auteur et I’apparente coupure du terrain sociologique de sa
recherche se sont en partic manifestées au détriment de son autonomie de pensée. Si les
chapitres qui se suivent ne se ressemblent pas, c’est que 1’auteur n’est pas toujours parvenu
a se réapproprier ses lectures et 4 y puiser les matériaux nécessaires a 1’élaboration d’un
cadre de réflexion autonome. Son propos présente, il est vrai, de ce fait I’avantage de main-
tenir longtemps un certain doute sur l'interprétation qui emporte globalement sa conviction.
Or, lorsqu’il s’agit de qualifier ces remous qui agitent la scéne politique arabe, ce doute est
— y compris en terre académique — trop rare pour ne pas étre salué. Las, cette précieuse
ambivalence s’estompe dans la conclusion générale. Lamchichi se range alors clairement dans

BCAI 8 (1992) A. Lamchichi: Islam et contestaion sociale au Maghreb, recensé par Fr. Burgat
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1991 1I. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 37

le camp, trés largement majoritaire au demeurant, de ceux qui — bien souvent parce qu’ils
ne se sont pas donné les moyens d’en observer les puissantes dynamiques internes — refusent
d’accorder a la poussée islamiste le bénéfice du doute : «rien», conclut ainsi Lamchichi,
« ne permet d’affirmer que lislamisme est @ méme de réaliser quelque synthése de l’identité cul-
turelle islamique et des valeurs occidentales, ni qu’il soit capable d’apporter de réponses politiques,
sociales ou culturelles aux défis du sous-développement. »

Quelques mois aprés la parution de son ouvrage, la massive percée électorale du FIS
algérien — dont il croit trés significativement pouvoir déceler (sur quelle base?) que la création
le 23 février 1989 « n'a pas le méme retentissement que celle de 1'Union des forces démocratiques
d’Ahmed Mahsas» (1..) et le fait que, un peu partout dans le monde arabe, le courant
islamiste apparaisse désormais comme le tout premier challenger des régimes au pouvoir
n’infirme certainement pas la thése a laquelle Lamchichi a apporté sa caution. Elle incite
seulement & rappeler que cette thése, hautement respectable au demeurant, n’est pas... la seule.
Et que, s’agissant de la capacité des forces issues d’une mouvance islamiste en constante
évolution a poursuivre — au moins aussi efficacement qu’elles — la tiche entreprise par la
premiére génération des élites nationalistes, le doute, fort heureusement, reste encore permis.

Francois BURGAT
(C.N.R.S., C.E.D.E.J., Le Caire)

Paul KHOURY, Matériaux pour servir a [’étude de la controverse théologique islamo-
chrétienne de langue arabe du VIII° au XII® siécle. Wiirzburg, Echter Verlag /
Altenberge, Telos Verlag, 1989, (Religionswissenschaftliche Studien, ¢d. A.Th.
Khoury et L. Hagemann, 11/1). 407 p.

Paul Khoury, frére de A.Th. Khoury, Miinster, témoigne d’un labeur inlassable, en parti-
culier depuis que la guerre civile déchire cette vieille « Suisse de 1’Orient ». En effet, parmi la
liste de ses publications, et depuis son travail sur Paul d’Antioche, évéque melkite de Sidon
(XII° 5.), paru dans la collection « Recherches » de Beyrouth en 1964, plus de dix livres de
lui ont paru sur le marché, dont les dates de publication s’échelonnent entre 1973 et la date
du présent ouvrage. A signaler en particulier, & I’intention de ceux qui n’ont pas eu ’occasion
d’en prendre connaissance, vu le fait que ces volumes ont été publiés ou a Beyrouth ou en
Allemagne, une séric de six travaux sur la littérature arabe moderne :

Une lecture de la pensée arabe actuelle, trois études. Miinster, 1981, 372 p.

Traditions et modernités. Matériaux pour servir a [’étude de la pensée arabe actuelle :

— Instruments d’enquéte. Miinster, 1981, 238 p. (trad. arabe, Beyrouth, 1983, 281 p.).

— Inventaire sélectif de la production littéraire arabe. Bibliographie partiellement annotée.
Beyrouth, 1984, 650 p.

— Analyse descriptive d’ouvrages arabes typiques. Beyrouth, 1985, 840 p.

Tradition et modernité. Thémes et tendances de la pensée arabe actuelle. Beyrouth, 1983, 715 p.

4 A

BCAI 8 (1992) A. Lamchichi: Islam et contestaion sociale au Maghreb, recensé par Fr. Burgat
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



