1991 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 31

les concepts et les termes utilisés pour les rendre, puis la conception « technique », pour ainsi
dire, du mécanisme du mouvement; les problémes théologiques qui s’y rattachent et la fagon
« kalamique » de les résoudre. En tout cela, la pensée d’A§ari est constamment comparée a
d’autres systémes théologiques, ce qui permet de faire ressortir a la fois son originalité et la
continuité de son développement.

Si, & premiére vue, le but de cet ouvrage peut paraitre ambitieux, Ie lecteur se rendra vite
compte de la modestie de son titre. Ce n’est pas seulement la doctrine d’Af‘ari que I’A.
reconstruit, mais tout le milieu intellectuel dans lequelle elle a pris forme. Avec 1’érudition
remarquable qu’on lui connait, il nous offre, parfois en passant, des observations pénétrantes
sur les idées et la terminologie du kalam, avant et aprés As‘ari, Une discussion de la cosmo-
logie d’AS"ari éclaircit du méme coup le développement de termes-clés comme tahayyuz (p. 46)
ou kawn (p. 104); le chapitre sur la méthodologie juridique d’A%‘ari fournit 1’occasion d’obser-
vations importantes sur la réflexion des théologiens sur les wusi! al-figh (p. 517-519).

Estimant la valeur du Mugarrad, I’A. partage avec nous I’émotion suscitée par sa découverte :
«D¢s lors ... quel fantastique élargissement de I’horizon!» (p. 20). Certes, mais cet élargis-
sement, qui touche la pensée musulmane en général et pas seulement celle d’A%‘ari, nous la
devons a Daniel Gimaret, au moins autant qu’a Ibn Firak.

Sarah STROUMSA
(Université hébraique, Jérusalem)

Muhammad Sa‘id Al-"ASMAWI, al-Hilafat al-islamiyya. Le Caire, Sina li-I-nasr, 1990.
17 X 24 cm, 245 p.

Haut magistrat égyptien que la pratique du droit a conduit a &tre président de divers
tribunaux ou cours d’appel, aux échelons les plus divers, et que l’enseignement du droit a
incité a rédiger bien des ouvrages en la matiére, Md Sa‘id al-‘ASmawi continue, avec ce livre,
a développer sa réflexion critique sur la théorie politique et la pratique juridique en Islam.
Les titres de ses ouvrages constituent désormais une longue litanie, arabe, anglaise et frangaise,
qui témoigne de la cohérence de sa pensée, de "ampleur de sa culture et de la modernité de
sa foi. Le livre ici recensé fait suite a celui que son auteur avait intitulé al-Islam al-siyasi
(17e édition, décembre, 1987, Le Caire, Sina li-I-nasr), qui devient Militant Doctrine in Islam
en anglais et L’islamisme contre l'islam en frangais. Récemment publié (Paris, La Découverte,
1989, 106 p.), ce dernier livre ne traduit pas ’ensemble de 1’édition arabe d’origine; il y
manque quatre chapitres d’importance, dont voici les titres : légitimité et politique religieuse
(chap. 4), sens exact du slogan : I’Islam est Etat et religion (chap. 7), la voie qui méne a la
religion (chap. 8), comme la nuit ressemble au jour qui précéde! (chap. 10). Mais les chapitres
qui y sont reproduits disent assez quelle est la thése de ’auteur. Pour celui-ci, comme le dit sa
Préface, « Dieu voulait que ’islam fiit une religion, mais les hommes ont voulu en faire une
politique », car il y a eu « politisation du religieux ou sacralisation du politique ». Et c’est ce
qu’il entend démontrer dans le cadre de chapitres qui s’intitulent, tour 3 tour, la souveraineté

BCAI 8 (1992) M.S. al-‘ASmawi: al-Hilafat al-islamiyya, recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

32 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 8

de Dieu (p. 23-52), le gouvernement islamique (p. 53-66), le jihad (p. 67-74), le fondamentalisme
islamique (p. 75-82), le panislamisme (p. 83-92) et la codification de la shari‘a (p. 93-106), les
références renvoyant ici a la traduction francaise.

Ce livre, a4 lui seul, mériterait déja une longue recension, surtout en ces chapitres « laissés
pour compte » qui témoignent d’un probléme spécifiquement islamique. Le chap. 4 (p. 111-127
de I’édition arabe) analyse les orientations communes a tous les mouvements fondamenta-
listes de I’Islam contemporain : abattre I’Etat de droit par la force (au nom de la Sari‘a),
renverser les pouvoirs existants par la violence, détruire 1'unité nationale par le terrorisme et
supprimer 1’allégeance nationale 3 1’Egypte en multipliant les désirs et les peurs. Le chap. 7
(p. 155-164) tend a prouver que toute conduite politique qui s’appuie sur le Coran et sur la
sunna n’en reste pas moins une conduite « humaine », sujette aux variations des temps et
des lieux. Le chap. 8 (p. 165-173) invite les tenants du fondamentalisme juridique & justifier
leurs critiques des textes égyptiens dont 1I’A. démontre avec succés qu’ils sont conformes au
Coran et a la sunna, et donc a la Sari‘a. Et c’est avec le chap. 10 (p. 193-223) qu’il aborde
les points litigieux ot il apporte clarté et équilibre : le sens réel du terme §ari‘a, le caractére
circonstantiel des qualifications juridiques; et qu’advient-il de ces dispositions circonstancielles
quand il s’agit des cceurs 4 gagner, des terres conquises a distribuer, du mariage temporaire
(mut‘a), des actes de culte et de commerce, de la régle du talion applicable aux membres du
corps humain, des peines laissées a la discrétion du prince, de ’accusation de kufr (impiété)
adressée 4 qui n’applique pas les ordres de Dieu, etc.

L’intérét du présent ouvrage, Le califat islamique, est d’analyser sous cet angle la longue
histoire des califats successifs ou concurrents qui ont régi ’empire islamique au cours des
siécles. Le livre se divise en trois parties d’inégale longueur : les fondements généraux du califat
islamique, I’histoire de celui-ci et enfin le droit (figh) du califat. La I'* partie (p. 11-28) définit
d’abord cette schizophrénie spécifique qu’engendre le concept de « politique islamique », car Ihis-
toire est 12 pour dire que les régimes islamiques ont tous péché par excés et ont commis bien des
erreurs et des crimes au nom de la religion. L’A. entend dénoncer trois tentations auxquelles
beaucoup succombent trop souvent aujourd’hui : on confond 1’idée de gouvernement avec
celle de califat islamique, on ne distingue pas entre gouvernement civil et gouvernement
religieux (tous deux appliquent des régles dont les fondements sont plus ou moins divins,
mais le deuxiéme sacralise le pouvoir et fait de son détenteur un &tre infaillible et impeccable);
on identifie I’Islam avec I’histoire de I’Islam. Or le califat islamique n’est ni un article de foi
ni une prescription de la §ari"a : ce n’est qu’un aspect de ’histoire de 1’Islam. Et, selon I’A.,
le califat a méme desservi la cause de I’Islam et en a trahi les valeurs, tout en ne réalisant
ni ’unité ni la grandeur de I’Islam, si bien qu’il n’a guére aidé les musulmans et ne saurait
donc constituer le symbole de I’Islam. Pour lui, on a travesti I’histoire, particuliérement celle
du califat : il convient donc d’en faire une lecture renouvelée et critique, car le califat n’a pas
réussi a faire la conquéte des cceurs, d’ou sa faillite, puis sa disparition aprés la guerre de
1914-1918.

La 2° partie, consacrée & I’histoire du califat islamique (p. 29-223) traite, tour a tour, de la
péninsule Arabique au temps de la gahiliyya, de I’époque du Prophéte, du califat « bien dirigé»,
du califat omeyyade, du califat abbasside, de ’Etat fatimide et du sultanat ottoman. Aprés

BCAI 8 (1992) M.S. al-‘ASmawi: al-Hilafat al-islamiyya, recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1991 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 33

avoir ainsi rappelé quelle était la situation politique, intellectuelle, sociale et religieuse de
I’Arabie, avant I’Islam, et signalé quel fut le gouvernement du Prophéte, tant & La Mecque
qu’a Médine, puisqu’il y jouissait du prophétisme et du pouvoir, I’A. envisage la naissance
du califat au temps des premiers successeurs de Muhammad. Mais au temps de ces califes
« bien dirigés », il y a déja usurpation des droits du Prophéte, agression (gazw), corruption
(fasad), tribalisme et confessionnalisme, et aussi les premiéres fractures (infigag). Avec les
Omeyyades, c’est le « césarisme du califat », avec rébellions (fitan) entre musulmans et a I’in-
térieur méme de la famille régnante, d’ou injustices, luxe et méfaits, racisme arabe, altération
du Coran (par al-Haggag) et apparition des sectes (firag). Les Abbassides connaissent également
les rébellions (harigites, zang, §i'a, qarmates, « assassins», etc...) en méme temps que le
despotisme d’Etat, y compris contre les représentants de I’Islam (fugahd’ et ‘ulama M), la licence
des mceurs, les querelles raciales (Su‘ubiyya) et 1'utilisation de la religion a des fins politiques.
L’Ftat fatimide usurpe le califat et agit par propagande pour gagner les coeurs : troubles
religieux, divisions nouvelles, doutes sur I’orthodoxie. Quant au sultanat ottoman, il n’a rien
d’un califat et ne connait que des luttes sans fin pour le pouvoir. Au terme, le califat a-t-il
été abrogé ou supprimé en 1924, ou en 1517, ou en 1258? La question reste posée, d’autant
plus que, selon I’A., il n’y aurait eu de califat islamique qu’avec Abii Bakr et ‘Umar, et encore !

C’est la question que pose la 3° partie (p. 225-245). Y a-t-il un droit (figh) ou une science
(‘ilm)y du califat, c’est-a-dire une théorie du califat? A bien lire I’histoire, il semble que
celle-ci ait été élaborée apreés les événements pour d’autant mieux légitimer Dinstitution et
I'idéaliser au gré des exigences de ceux qui en refusaient les faiblesses : ainsi en est-il de
Mawardi (991-1031) et de son célébre ouvrage, al-Ahkdm al-sultaniyya. C’est pourquoi, aux
dires de I’A., les partisans actuels de 1’Islam politique ne font du califat qu’un slogan vide
de sens historique et de contenu juridique. En effet, nul ne saurait oublier les circonstances
de I’abrogation du califat (3 mars 1924) par Kémal Ataturk, ni les développements du débat
autour du livre de Sayh ‘Ali ‘Abd al-Raziq, al-Islam wa-usil al-hukm (1925). L’A. s’étend
alors longuement sur la thése que ‘Abd al-Razzaq al-Sanhiri (le pére des Codes Civils arabes
contemporains) a soutenu en frangais, 2 Lyon, en 1926, sur /e califat : il se demande pourquoi
il a fallu attendre 1988 pour en avoir une traduction arabe partielle. Il y voit une récupération
idéologique qu’en fait I’Islam politique a travers une réinterprétation tendancieuse d’une partie
de la thése d’al-Sanhiiri. La preuve en est, selon lui, que les éditeurs n’en ont pas traduit la
2¢ partie (’histoire du califat), supposant que celle-ci est connue du public, et que les traducteurs
parlent de « gouvernement » 1a ou al-Sanhuri parle de « califat », si bien que la thése a pour
titre « le gouvernement islamique »! Toutes choses qui permettent au Dr. Tawfiq al-Sawi, dans
son introduction, d’en exalter les mérites a ’encontre des islamistes (qui n’y voient qu’un symbole
historique) et des nationalistes réalistes-occidentalistes (qui n’y voient qu’un régime politique).

L’A. s’attache alors a démontrer qu’al-Sanhiri est indemne de toutes ces « re-lectures» :
il analysait le régime du califat & travers sa premiére réalisation idéale & I’époque des califes
« bien dirigés » (632-661), pour en mieux dégager les principes généraux, tout en reconnaissant
que le califat historique avait toujours été défectueux, d’oll sa distinction entre un califat Sar'?
et un califat fa’rifi. Ce faisant, il cherchait sans doute, a I’époque, quelques principes généraux
de gouvernement pour mieux résoudre la crise ouverte en 1924, L’A. ne craint pas de signaler

4

BCAI 8 (1992) M.S. al-‘ASmawi: al-Hilafat al-islamiyya, recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

34 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 8

les faiblesses de la thése elle-méme, laquelle ne distingue guére entre les questions séculiéres
et les questions religieuses, mais il en dit aussi les mérites, car al-Sanhari avait bien conscience
que les temps étaient changés et que «la Sari‘a (le figh) est défectueuse et qu’on ne peut pas
en faire 1’application si celle-ci n’est pas complétée par les apports (guhiid) des non-musulmans
et les 1égislations nées en dehors de I'Islam ». Il parlait de ’autonomie des situations 1égisla-
tives représentatives de tous les justiciables. Ce faisant, il n’est pas interdit de voir en ce dernier
ouvrage d’al-"ASmawi une « mise a jour » de la thése d’al-Sanhiri afin que celle-ci échappe a
I’utilisation intéressée qu’en feraient les adeptes actuels de I’Islam politique. Le débat reste
ouvert entre les chercheurs afin de mieux apprécier quelles sont aujourd’hui les sources du
droit en pays de tradition islamique : il y va d’une certaine modernisation et aussi d’une certaine
démocratisation. Le livre aide a y voir clair et il se lit avec aisance et intérét, car son A. en
maitrise la mati¢re et y fait preuve d’une large culture et d’une grande expérience.

Maurice BORRMANS
(P.I.S.A.1., Rome)

Issa J. BOULLATA, Trends and Issues in Contemporary Arab Thought. Albany, State
University of New York Press, 1990. 219 p.

Cet ouvrage a deux mérites, outre les informations qu’il procure sur la pensée arabe contem-
poraine : il raméne ’attention sur 1’espace culturel, idéologique et linguistique arabe, alors que
tant d’essais nous ont habitués, depuis une dizaine d’années, a ne parler que d’islam fonda-
mentaliste ou de radicalisme islamiste; il signale I’existence d’une pensée arabe critique, moderne,
ouverte, qui a été systématiquement occultée par les politologues et sociologues absorbés par
les militants islamistes, sans doute parce qu’ils cherchent plus a «éclairer » les politiciens
occidentaux qu’a approfondir un domaine de la connaissance.

Sur six chapitres, 1’auteur présente : 1) les dilemmes des intellectuels; 2) I’héritage arabe
dans le discours arabe contemporain; 3) la pertinence moderne de I'Islam et du Coran; 4) la
dépendance et la libération culturelles; 5) les voix de femmes arabes; 6) la crise intellectuelle
et la légitimité.

Trois tendances dominantes sont retenues par ’analyste : les intellectuels révolutionnaires
qui entendent transformer radicalement la société arabe (sic, au singulier); les partisans d’une
reprise moderne de la culture arabe traditionnelle pour I’approprier aux besoins contemporains
des nations « modernes »; enfin, le groupe d’intellectuels qui s’attachent plus spécialement a
I’aspect religieux de la culture arabe, avec la volonté d’éliminer toutes les influences culturelles
extérieures, et surtout occidentales.

Les thémes discutés sont nombreux et diversement accentués; par exemple, I’émancipation
des femmes 1’emporte sur le systéme éducatif; la place de I’Islam dans la culture préoccupe
plus que les droits du citoyen; etc. L’auteur avoue cependant avoir fait une sélection dans
les discussions, les essais, les affrontements, les séminaires, les colloques qui ne cessent de se
multiplier, et ou la répétition ’emporte trop souvent sur 1’audace critique et 1’innovation.

BCAI 8 (1992) M.S. al-‘ASmawi: al-Hilafat al-islamiyya, recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



