28 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 8

appelé tout simplement Prologus, de Cuse explique comment il a travaillé, essayant, autant que
possible, de comprendre le Livre sacré des Arabes (feci quam potui diligentiam intelligendi
librum legis Arabum), et ceci dans la traduction latine exécutée sur 1’initiative du susdit
Pierre le Vénérable, dont un exemplaire était conservé a Béile. Dans le second, intitulé Alius
prologus, il revient sur le probléme des relations entre Nestorius et le Prophéte Mahomet,
pour montrer combien le premier a influencé le deuxiéme, et en quoi, particuliérement, la
question de la Trinité et de la nature de Jésus, Verbum Dei, mérite une lecture attentive
(voir p. 18 en particulier).

Quant au texte lui-méme, qui comprend vingt chapitres, je ne répéterai pas ici ce que j'en ai
dit dans mon précédent compte rendu.

Je voudrais rappeler encore une fois I’intérét de ce genre de publication pour I’histoire des
idées religieuses au Moyen Age, et spécialement dans la perspective du dialogue christiano-
musulman, du fait que Pierre le Vénérable et aprés lui Nicolas de Cuse ont essayé, chacun &
sa maniére, d’étre des moteurs pour I’Eglise chrétienne, dans la compréhension de 1’Islam,
méme si ces tentatives étaient encore trop sous le signe de la littérature apologétique, polémique
et, dans I’ensemble, doctrinaire.

De plus, le bonheur des circonstances, ou une espéce de fatalité d’intérét scientifique, a réuni
celui qui avait déja étudié le cardinal de Cuse, de maniére trés solide dans sa thése de doctorat
publiée en 1976, avec Reinhold Glei, I’éditeur des écrits latins de Pierre le Vénérable, pour con-
juguer leurs efforts et nous livrer une excellente traduction allemande du texte latin, abondamment
annotée, et qui leur vaudra, j’en suis sir, ’4loge de tous les spécialistes intéressés. II n’est
pas déplacé ici d’attirer P’attention aussi sur P’effort trés louable que déploie la Maison
Felix Meiner, pour consacrer, a4 'intérieur de sa Série philosophique (Philosophische Biblio-
thek), une place spéciale aux écrits islamiques ou en relation avec la théologie et la philosophie
arabo-islamique.

Raif Georges KHOURY
(Université de Heidelberg)

Daniel GIMARET, La doctrine d’al-Ash’ari. Paris, Le Cerf, 1990. 14x23 cm, 601 »p.
avec bibliographie et indices.

En 1953, Richard J. McCarthy publiait sa Theology of al-Ash'ari, un ouvrage important
mais qui, malgré son titre prometteur, ne tentait pas d’offrir une synthése de la pensée de ce
théologien. Dans son étude sur les attributs divins, parue en 1965, Michel Allard avait
signalé la nécessité « de reprendre le travail pour parvenir & un jugement d’ensemble sur la
doctrine d’al-A$‘ari» (Le probleme des attributs divins dans la doctrine d’al-A§‘ari et de ses
premiers grands disciples, p. 97). Depuis lors, et malgré le travail important des chercheurs y
compris Allard lui-méme, ce « jugement d’ensemble » est resté un desideratum, et cela pour
la raison méme notée par Allard & propos de travaux antéricurs : « des bases trop étroites »,
c’est-a-dire, le manque des travaux de la plume d’al-As‘ari.

BCAI 8 (1992) D. Gimaret: La doctrine d’al-Ash‘ari, recensé par S. Stroumsa
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1991 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 29

Une génération plus tard, c’est un nouveau texte qui permet a Daniel Gimaret de réexaminer
— et souvent de corriger — notre connaissance de la doctrine d’A§‘ari. Ce texte, le Mugarrad
maqalat al-A§"ari, a été édité en 1987 de fagon exemplaire par D. Gimaret lui-méme, qui avait
suggéré alors de corriger le nom de ’auteur et de I’identifier avec Ibn Firak (m. 406/1015),
disciple de la deuxiéme génération d’A¥‘ari. Dans le présent ouvrage, D.G. peut prouver cette
identification de facon définitive (p. 16). Or, étant donné que dans le cercle des disciples
d’Af‘ari, Ibn Firak était considéré comme D’expert par excellence concernant la biographie
et la doctrine du maitre, on peut voir facilement I’importance capitale de cet exposé de sa
doctrine.

Dans le présent ouvrage, D.G. nous offre une synthése de la pensée d’A¥‘ari, synthése
qu’il fonde sur une analyse minutieuse de toutes nos sources sur ce théologien : les quelques
livres qui nous sont restés de la centaine d’ouvrages rédigés par A¥‘ari, les données fournies
par les hérésiographes musulmans, et le grand exposé d’Ibn Fiirak. Il est impossible d’énumérer
ici tous les points sur lesquels I’A. renouvelle nos connaissances. Notons seulement son intui-
tion fondamentale, qui rejette I’image d’A§‘ari comme homme de compromis, de juste milieu,
pour présenter « un penseur radical, extréme, ne craignant pas de faire scandale, n’hésitant
pas a pousser jusqu’au bout, jusqu’a la provocation, ses opinions sunnites» (Doctrine,
p. 22).

Dans son exposé, Ibn Firak fait de nombreuses remarques sur certaines contradictions
entre les diverses opinions exprimées par Af‘ari. Il reléve aussi fréquemment I’avis d’autres
théologiens sur les opinions d’Af§‘ari, quand cet avis est différent du sien. Ibn Fiirak s’exerce
a harmoniser, ou du moins & expliquer, ces contradictions et & démontrer que son interpré-
tation d’A‘ari est plus exacte que celles de ses autres disciples, et surtout d’un certain Dabbi.

Etant donné que le Mugarrad n’est pas, aprés tout, un écrit d’Asari lui-méme, la question
se pose naturellement de savoir dans quelle mesure on peut se fier au témoignage d’Ibn Firak.
Cette question s’impose surtout quand ce témoignage se heurte a4 d’autres, y compris & celui
d’A¥‘arT lui-méme dans ses livres. A cette question, la réponse de 1’A. est nette : « une confiance
totale a Ibn Fiarak » (p. 20). « Entre ce Dabbi totalement inconnu et Ibn Farak, ... le bon
sens impose de préférer le second » (p. 20); et entre Ibn Firak et les livres plus ou moins
importants d’AsSari que le hasard nous a gardés, D.G. préfére le premier.

Le recours au bon sens (qui, d’ailleurs, caractérise tout cet ouvrage) est convaincant. Mais
il me semble qu’il ne faut jamais oublier le fait que I’A¥‘ari du Mugarrad nous est présenté
de seconde main, méme si c’est la main d’un disciple aussi fidéle, érudit et consciencieux
qu'lbn Fiarak. Ce dernier nous dit franchement qu’en cas de deux énoncés contradictoires
chez Af‘ari, il tranche en vue de ce qui s’accorde mieux avec le systéme du maitre (« awld
bi-madahibihi wa-alyaq bi-usilihi », Mugarrad, p. 9). Nous ne pouvons donc pas exclure la
possibilité qu’Ibn Firak ait arrangé, un tant soit peu, les données qu’il avait & sa disposition.
Il n’est pas exclu que le disciple ait eu le souci de présenter une image relativement statique
et unie de la doctrine du maftre. Il est vrai qu’Ibn Fiirak admet parfois certains changements
ou développements dans la pensée d’A¥‘ari, mais il est aussi possible que ces changements ou
méme certaines contradictions aient été plus fréquents ou plus marqués qu’il ne les présente.
Comme il a été noté plus haut, selon I’A. « A¥‘ari est, & beaucoup d’égards, un penseur

BCAI 8 (1992) D. Gimaret: La doctrine d’al-Ash‘ari, recensé par S. Stroumsa )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

30 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 8

radical ». Il est possible que la présentation d’Ibn Fiirak contribue a accentuer cette image
radicale. 11 faudrait peut-&tre accorder a cette possibilité plus d’importance que ne le fait I’A.

Cela dit, le Mugarrad est sans doute une source d’importance capitale pour notre connais-
sance d’As‘ari, et D.G. I'utilise de fagon admirable. Dans les quatre parties de son ouvrage,
il développe la doctrine d’A§"ari dans toute son ampleur : son systéme du monde, sa doctrine
de Dieu, ses opinions sur Dieu et la destinée de I’homme, et enfin sa vision du droit et de la
vie politique. De cette synthése, As‘ari ressort comme « un théologien complet ... ayant un
point de vue non seulement sur les grandes questions théologiques, mais aussi, par exemple,
sur les causes de I'immobilité de la terre » (p. 21-22), et non pas un théologien quelconque,
mais bien «incontestablement un maitre, 4 1°égal d’un Gubba’i ou, dans un autre registre,
d’un Avicenne » (p. 23).

En effet, il est en un sens plus difficile d’apprécier la valeur d’un mutakallim comme Ag§‘ari
que celle d’un Avicenne, non pas que la pensée d’Avicenne soit plus facile 3 comprendre,
mais parce que le kalam se présente souvent comme une série des décisions arbitraires détachées
plutét que comme un systétme cohérent. Le chercheur qui tente de présenter la pensée du
kalam dans une langue occidentale se trouve souvent devant un choix impossible : soit &tre
fidéle au langage du mutakallim, soit le rendre compréhensible. La question de vocabulaire
occupe ici une place particulierement délicate. Faut-il traduire mot a mot, et risquer d’aboutir
a un texte fort singulier, ou vaut-il mieux traduire ad sensum, et perdre la saveur particuliére
de l’original? Dans un cas comme dans 1’autre, on se trouve dans la nécessité de fournir des
commentaires. M. Gimaret, lui, opte souvent pour une traduction se rapprochant du calque :
mukallaf (tout étre humain adulte et doué de raison, et donc capable d’étre soumis aux
commandements divins) est traduit par « assujetti » (p. 520), dfa par « mutité» (p. 10), muhdat
par « adventé» (p. 590). Le choix est délibéré et bien argumenté : le terme kasb par exemple,
traduit littéralement (« acquisition ») est certes un peu éfrange dans son contexte, mais, nous
dit ’A., «aux yeux des contemporains d’AS'ari ... le mot ... devait paraitre tout aussi
étrange » (p. 371, n. 1. Voir aussi p. 99, 4 propos du terme kawn). Pour ma part, je préfére
d’habitude les traductions se libérant de I’étymologie et de la syntaxe arabes, et cherchant
I’équivalent moderne du mot, I’expression rendant, dans la langue moderne, 1’idée que le
mutakallim voulait transmettre dans la sienne. Mais j’avoue qu’une telle méthode — pratiquée
par exemple par Richard Frank — n’introduit pas vraiment le lecteur a la terminologie et au
raisonnement propres au kalam. Or, D.G., tout en gardant le contact linguistique avec la
terminologie et les tournures de phrases des mutakallimin, réussit a nous présenter ici la
doctrine d’As‘ari comme une théologie rigoureuse et pénétrante, qu’on peut suivre et comprendre,
Dans le cadre de 1’analyse rigoureuse offerte par D.G., ses traductions permettent au lecteur
de saisir la pensée d’As‘ari dans son expression propre.

D’un c6té, ce livre a le caractére d’une monographie, qui apporte du neuf i notre compré-
hension de la pensée d’Af‘ari. Mais d’autre part, la présentation méthodique, qui n’esquive
pas les difficultés, transforme ce livre en un cours de kalam, intensif, approfondi et soigné.
Prenons, a titre d’exemple, la conception du mouvement, un sujet complexe, riche en « repré-
sentations paradoxales » (p. 108-115) et en formules du genre que I’A. décrit judicieusement
comme « fort étranges pour des esprits non prévenus » (p. 106). L’analyse introduit d’abord

BCAI 8 (1992) D. Gimaret: La doctrine d’al-Ash‘ari, recensé par S. Stroumsa
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1991 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 31

les concepts et les termes utilisés pour les rendre, puis la conception « technique », pour ainsi
dire, du mécanisme du mouvement; les problémes théologiques qui s’y rattachent et la fagon
« kalamique » de les résoudre. En tout cela, la pensée d’A§ari est constamment comparée a
d’autres systémes théologiques, ce qui permet de faire ressortir a la fois son originalité et la
continuité de son développement.

Si, & premiére vue, le but de cet ouvrage peut paraitre ambitieux, Ie lecteur se rendra vite
compte de la modestie de son titre. Ce n’est pas seulement la doctrine d’Af‘ari que I’A.
reconstruit, mais tout le milieu intellectuel dans lequelle elle a pris forme. Avec 1’érudition
remarquable qu’on lui connait, il nous offre, parfois en passant, des observations pénétrantes
sur les idées et la terminologie du kalam, avant et aprés As‘ari, Une discussion de la cosmo-
logie d’AS"ari éclaircit du méme coup le développement de termes-clés comme tahayyuz (p. 46)
ou kawn (p. 104); le chapitre sur la méthodologie juridique d’A%‘ari fournit 1’occasion d’obser-
vations importantes sur la réflexion des théologiens sur les wusi! al-figh (p. 517-519).

Estimant la valeur du Mugarrad, I’A. partage avec nous I’émotion suscitée par sa découverte :
«D¢s lors ... quel fantastique élargissement de I’horizon!» (p. 20). Certes, mais cet élargis-
sement, qui touche la pensée musulmane en général et pas seulement celle d’A%‘ari, nous la
devons a Daniel Gimaret, au moins autant qu’a Ibn Firak.

Sarah STROUMSA
(Université hébraique, Jérusalem)

Muhammad Sa‘id Al-"ASMAWI, al-Hilafat al-islamiyya. Le Caire, Sina li-I-nasr, 1990.
17 X 24 cm, 245 p.

Haut magistrat égyptien que la pratique du droit a conduit a &tre président de divers
tribunaux ou cours d’appel, aux échelons les plus divers, et que l’enseignement du droit a
incité a rédiger bien des ouvrages en la matiére, Md Sa‘id al-‘ASmawi continue, avec ce livre,
a développer sa réflexion critique sur la théorie politique et la pratique juridique en Islam.
Les titres de ses ouvrages constituent désormais une longue litanie, arabe, anglaise et frangaise,
qui témoigne de la cohérence de sa pensée, de "ampleur de sa culture et de la modernité de
sa foi. Le livre ici recensé fait suite a celui que son auteur avait intitulé al-Islam al-siyasi
(17e édition, décembre, 1987, Le Caire, Sina li-I-nasr), qui devient Militant Doctrine in Islam
en anglais et L’islamisme contre l'islam en frangais. Récemment publié (Paris, La Découverte,
1989, 106 p.), ce dernier livre ne traduit pas ’ensemble de 1’édition arabe d’origine; il y
manque quatre chapitres d’importance, dont voici les titres : légitimité et politique religieuse
(chap. 4), sens exact du slogan : I’Islam est Etat et religion (chap. 7), la voie qui méne a la
religion (chap. 8), comme la nuit ressemble au jour qui précéde! (chap. 10). Mais les chapitres
qui y sont reproduits disent assez quelle est la thése de ’auteur. Pour celui-ci, comme le dit sa
Préface, « Dieu voulait que ’islam fiit une religion, mais les hommes ont voulu en faire une
politique », car il y a eu « politisation du religieux ou sacralisation du politique ». Et c’est ce
qu’il entend démontrer dans le cadre de chapitres qui s’intitulent, tour 3 tour, la souveraineté

BCAI 8 (1992) D. Gimaret: La doctrine d’al-Ash‘ari, recensé par S. Stroumsa
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



