22 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 8

153 sq.). Différente de I’histoire biblique par la visée plus encore que par le déroulement, la
sourate du Coran est essentiellement polémique : la transposition et le recadrage qu’elle opére en-
tendent montrer, par le plus beau des récits, que le Prophéte arabe est le plus grand des envoyés.

Guy MonNoOT
(E.P.H.E., Paris)

Claude GILLIOT, Exégése, langue et théologie en Islam. L’exégése coranique de Tabari.
Paris, Vrin, 1990 (Etudes musulmanes, xxxi1). 16 x 25 cm, 320 p. dont 10 d’index
(noms, vocabulaire, index coranique).

Il s’agit 1a, selon les termes mémes de I’auteur, d’une « version remaniée » de sa thése de
doctorat d’Etat, soutenue en septembre 1987, et intitulée alors « Aspects de I’imaginaire
islamique commun dans le commentaire de Tabari ». Fatal « remaniement »! Ce qui était (dans
I’ensemble) une excellente thése aurait fait, a coup sir, un excellent livre si, précisément, char-
cutage et rapetassage n’avaient présidé a son ultime élaboration.

Cl. G. avait le choix entre deux possibilités : ou bien publier d’un seul tenant Dintégralité
de sa thése, quitte & y apporter ici ou 14 quelques modifications; ou bien, s’il en était réellement
empéché, en publier une part sous forme d’articles, et dans ce cas c’étaient tout naturellement
— a mon sens — les deux chapitres de la premiére partie (« L’homme et I’ceuvre ») qu’il convenait
avant tout de publier isolément, puisque le sujet de la thése était 1’étude non de Tabari, mais
de son commentaire coranique. Longtemps, du reste, j’ai cru que CL.G. avait opté pour cette
seconde solution, puisque nous I’avons vu publier successivement, sous une forme déja « remaniée »,
son premier chapitre (« La formation intellectuelle de Tabari ») dans le Journal asiatique (1988),
puis son deuxiéme (« Les ceuvres de Tabari») dans MIDEO (1989). Quelle n’a pas été ma
surprise de retrouver ces deux premiers chapitres dans ’ouvrage publié, et de n’y plus trouver,
en revanche, les deux derniers, dont celui, trés important, trés utile, sur « Exégése et figh »; de
constater également qu’avaient disparu environ 35 pages, elles aussi fort importantes, du
chap. V, concernant 'interprétation du hadit des « sept lectures (ahruf)». Ainsi, c’est dans le
corps méme de la thése qu’a été portée la mutilation.

Au moins, concernant ce qui en a ¢été conservé, pouvait-on espérer avoir ici le dernier état,
le plus achevé, du travail de Cl.G., rendant inutile de se reporter aux versions antérieures...
C’eiit été trop simple. Nous retrouvons bien ici le chap. I, mais dans une troisiéme mouture! De
40 dans la these, les maitres de Tabari étaient passés a 67 dans J4; ici, ils ne sont plus que 30
(n’ont été gardés que les plus importants), et classés d’une autre fagon (par « disciplines », et
non plus par ordre chronologique) : M1 est devenu MVII, M5 MXXII, etc. On saura donc
que, pour ce chap. I, c’est la version JA4 qui est la plus compléte. Inversement, pour le chap. II,
on préférera la version Vrin (deux titres de plus que dans MIDEO). Mais le lecteur devra aussi,
le cas échéant, avoir recours a la version Thése : ainsi en va-t-il de 'inexplicable coupure du
chap. V, ol I'auteur renvoie d’abord a son article de Studia Islamica (« Les sept lectures »), mais
pour ensuite préciser que «les matériaux et la problématique en ont été considérablement
enrichis dans Imaginaire (titre abrégé de la thése), p. 144-181 ».

BCAI 8 (1992) Cl. Gilliot: Exégese, langue et théologie en Islam. L'exégeése coranique de Tabari, recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1991 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 23

Et si encore ces fAcheux « remaniements» avaient été faits avec soin, si 'auteur s’était
ensuite attentivement relu... Mais voila : CL.G. est un homme pressé, et il se sert d’un ordinateur
(le texte a été entiérement composé par lui, d’abord pour la thése, puis pour I’édition); I’ordi-
nateur, merveilleux instrument des hommes pressés, grice a quoi « remanier» est un vrai
plaisir : je supprime ici, j’ajoute 1a, je déplace d’ici a la.. Premiére conséquence : toute
une série de prétendus renvois qui n’ont plus lieu d’étre, le passage correspondant ayant été
modifié ou supprimé : p. 40, « comme nous I’avons vu » (cf. Th. 43, J4 235); p. 112, «traduite
plus haut » (cf. Th. 147); p. 113-114, « une fois de plus » (cf. Th. 169-173); p. 130, «nous le
savons déja » (cf. Th. 175-177); p. 131, « comme nous ’avons vu » (cf. Th. 173-174). Deuxi¢me
conséquence : diverses bourdes dues 4 la précipitation, telles que “Ali mis a la place de Dawud
(p. 31, fin 5° §), «la place qui ont occupé» pour « qu’y ont occupée» (p. 33), «reprend nous
a conservé » (p. 58, soit cote a cdte le mot corrigé et sa correction, la thése disait « reprend »).
P. 64, dernier §, « un peu » a été sauté dans la phrase attribuée au Prophéte (le mot figure dans
la version MIDEO), si bien que la phrase qui suit est devenue incompréhensible. P. 193, ligne 1,
Pexpression dite « soulignée » ne ’est pas (elle ’était dans Th., il s’agit de wa l-masgidi I-harami).
Troisiéme conséquence : une erreur de manipulation qui a rendu aberrantes, au chap. II, la
plupart des références au Wafi de Safadi, notées régulierement Wafi dans Th., devenues
SAFADI dans MIDEO, métamorphosées sept fois en Lrs dans la version Vrin (Lrs renvoie
normalement 2 ma traduction du K. al-Milal de Sahrastani)!! Sans parler des nombreuses
coquilles et autres inadvertances déja présentes dans la thése (excusables alors), et qui auraient
pu disparaitre si CL.G. avait pris le temps de relire, ou de faire relire, son texte (ainsi p. 197,
la prétendue « deuxiéme solution » est en réalité la premicre).

1l est consternant de voir saccager de la sorte — et par I'auteur méme! — ce qui aurait di
gtre (en dépit de certaines déficiences) Je livre de référence sur le commentaire de Tabari. Car,
pour peu qu’on prenne la peine d’en recoller les morceaux (le chapitre sur « Exégése et figh »
est annoncé dans Studia Islamica), c’est bien, sur ce sujet plutdt rebutant au premier abord,
une véritable somme qui nous est ici proposée. Apparemment, rien n’a été laissé dans 1’ombre,
aucun des points de vue selon lesquels peut étre abordée ’exégése coranique — celui du tradi-
tionniste, celui du lexicographe, celui du grammairien, du théologien, du juriste, de I’historien
— n’a 6té négligé. Sur chacun de ces points, dans cette ceuvre immense, proliférante, qu’est
le Gami® al-bayan, CL.G. a su retrouver des passages caractéristiques, qu’il analyse chaque fois
avec la méme minutie, et un imposant appareil de références bibliographiques. Particuli¢rement
impressionnant a cet égard m’ont paru les chap. VI (sur les gird’at) et VII (sur la grammaire).
Quant aux chap. I et II, & condition de lire le premier dans J4, on trouvera la d’excellentes
mises au point — quasi définitives, je pense — sur la vie et I’ceuvre de Tabari.

Je termine par quelques remarques de détail (dont je m’étonne que certaines n’aient pas été
faites lors de la soutenance).

P. 36. Cette citation d’Ibn Hazm, maladroitement rajoutée in extremis, ne s’imposait guere.
Que Tabari ait effectivement pratiqué le kaldm me parait beaucoup mieux prouvé, entre autres,
par son commentaire de 6,103, et notamment sa réfutation de la thése mu'tazilite, oli ne manquent
méme pas les rituels in qali, qgila lahum.

P. 60. Lire: «ni un karaite (‘andni) d’un rabbinite ».

BCAI 8 (1992) Cl. Gilliot: Exégese, langue et théologie en Islam. L'exégeése coranique de Tabari, recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

24 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 8

P. 75, § 13, lite : wa taqdim ma huwa fi l-ma’'na mu’aphar.

P. 95 et 103. Ce n’est pas a Ibn "Abbas que Tabari attribue la formule : fi [-Qur’an min
kulli lisan, mais a Abli Maysara ("Amr b. Surahbil).

P. 106, premier §. Contresens plus omission rendent incompréhensible la tradition de Sa‘id
b. Gubayr. II faut lire : « Les Quraysites dirent : “ pourquoi ce Coran n'a-t-il pas été révélé
en langue étrangére et en langue arabe (law 1@ unzila hada I-Qur’an a’gamiyy™ wa “arabiyy™)? >’
Dieu révéla alors le verset suivant :  Si Nous en avions fait un Coran en langue étrangére, ils
auraient dit : pourquoi ces versets n’ont-ils pas été exposés clairement? >’ », etc.

P. 212. Ce ne peut €tre que par inadvertance que, dans son commentaire de 2, 8, Tabari
accuse les gahmites de définir la foi comme tasdig bi-l-qawl. Les §ahmites n’ont jamais dit cela,
et dans le vocabulaire méme de Tabari (car, en fait, les §ahmiyya représentent bien une forme
de murgi’isme), ce sont les murgi’ites qui sont censés définir la foi comme confession verbale
(cf. p. 215). Cette thése, en réalité, a été celle de certains murgi’ites, & savoir les karramiyya;
ce sont ces derniers (et non les gahmites) qui, selon Abii Ya‘la, sont conduits & admettre que
I’hypocrite est croyant lorsqu’il confesse verbalement la foi (p. 225 et n.1).

P. 225, as-siba’, dans I’expression al-gatl wa s-siba’, ne signifie pas « se faire écorcher » (!!),
mais « étre fait prisonnier ».

P. 242. « La position de Tabari sur les attributs révélés était proche de celle d’al-Ag"ari ».
Oui incontestablement. Et pas seulement sur cette question : il y a aussi une ressemblance
étonnante dans la fagon dont 'un et I’autre congoivent la théorie de la grice (cf. notamment
sur 1,5). CL.G. a tout a fait raison de considérer que les écrits pro-hanbalites de Tabari sont des
textes de circonstance (p. 242 et 259) (de méme en va-t-il des écrits pro-hanbalites d’Ag§ari!).
Et il est en effet digne de remarque (cf. p. 259-260) que les deux hommes aient eu un disciple
commun, en la personne de “Abd al-"Aziz al-Tabari, manifestement identique au Abii Muhammad
al-Tabari cité par Ibn “Asakir dans Tabyin, éd. Qudsi, 181-182.

P. 249, n.2. CLG. reproduit une erreur de McCarthy. Les mu‘tazilites ne soutenaient pas
que « seuls les accidents sont visibles, et non les substances ». Ce point de vue n’a été soutenu
que par Mu'ammar et Abii -Husayn al-Salihi (As‘ari, Magqdld:, éd. Ritter, 363). Pour les
gubba’ites, une des propriétés de la substance est, au contraire, de pouvoir étre percue par deux
organes des sens (mudrak bi-hdssatayn), la vue et le toucher.

P. 260. La lecture min al-ddr, dans Yaqit, est certainement & corriger, je ne vois malheureu-
sement pas comment. Plus loin, contresens manifeste : ce n’est pas «ce que professent les
rafidites et les mu'tazilites » (ce qui est aberrant), mais ce qu’ils prétendent que disent les
ahl al-sunna wa l-gama a.

P. 267, autre contresens. Les « qadarites » en question (il s’agit en fait, tout simplement,
des mutazilites, et plus particuliérement d’al-Gubba’i) n’avaient pas pour doctrine que I’aide
de Dieu n’est pas nécessaire dans [’accomplissement des actes humains. Ils soutenaient au
contraire que, dés lors que Dieu ordonne une chose aux hommes, Il est fenu de leur accorder
toute I’aide nécessaire, sans quoi 1l serait injuste (que CL.G. relise attentivement le commentaire
sur 1,5 et 1,6). C’est en ce sens 13 qu’ils sont censés tenir pour inutile de demander cette aide & Dieu.

Daniel GIMARET
(E.P.H.E., Paris)

BCAI 8 (1992) Cl. Gilliot: Exégese, langue et théologie en Islam. L'exégeése coranique de Tabari, recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1991 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 25

Tag al-Din Muhammad ibn ‘Abd al-Karim SAHRISTANI, Mafatih al-asrar wa-masabih
al-abrar, édition fac-similé de 1’unicum de la Bibliothéque de I’Assemblée consul-
tative islamique (Introduction par “Abd al-Husayn Ha’iri; Indices par Parviz Adka’).
Téhéran, Markaz-i intiSar-i nusah-i hatti, 1459 H.S./1368 H./1989. 21x29,5 cm,
2 tomes reliés a numérotation continue, 27913 p.

Nous translittérons le nom (ou plutét la nisba) de I’auteur avec un i médian, comme le fait
la page de titre en anglais a I’autre bout de chaque tome, et conformément a I’étymologic et
a la prononciation persanes (Sahr-estan). Le présent ouvrage, comme presque tous les autres
de ce grand Iranien, étant en arabe, on nous permettra néanmoins de continuer & appeler
’auteur, comme on fait en arabe, al-Sahrastani (ou, en abrégé, S.).

C’est avec une grande satisfaction que nous voyons paraitre cet ouvrage (dont nous abrégeons
le titre en : Asrar). Avant tout parce que, comme le dit fort bien P’introduction, p. 9 : « Non
seulement il contient sur le Coran des recherches particuliéres et approfondies, dignes d’at-
tention et d’étude, qui jusqu’ici n’avaient été abordées dans aucun fafsir, mais ce livre est la
source la plus digne de foi sur les croyances et les tendances intellectuelles de Sahrastani ».
Et d’un autre coté parce que, avant son édition, nous avons fait sur lui, pendant six ans, des
cours et séminaires dont on trouve le résumé dans 1’Annuaire de ’école pratique des hautes
études, section des sciences religieuses (ci-aprés : Annuaire), tomes XCII & XCVII (de 1983-
1984 a 1988-1989).

L’Introduction de M. Ha’iri (p. 9-27), aprés les indications générales sur S., donne une liste
de ses ceuvres qui différe peu de celle qui figure en téte de notre traduction collective des
Milal, mais comporte d’intéressantes indications de manuscrits et annonce, p. 13, que le
(s.I. ni d.) : édition qui s’ajoute ainsi a celle de M™¢ Suhayr Muhtar.

La description du manuscrit des Mafatih al-asrar est p. 14. 11 y a lieu de noter ici trois
points. En premier lieu, le microfilm que nous avons personnellement utilisé a été fait au plus
tard dans les années 60. Les cahiers de 16 pages y sont numérotés, en haut de page et en
écriture persane, de la méme main que les nombreux chiffres du fol. 17. Dans 1’édition fac-
simil¢, le numéro 3 du cahier commengant au fol. 18 r°, apparait magnifiquement en rouge,
mais les autres ont été supprimés (cf. fol. 26 r°, 34 r°, 421°, etc.). En revanche, un foliotage
figure maintenant en bas de page, d’une autre main. Ce foliotage n’existait pas dans 1’état
antérieur. Il comporte une erreur en 163 v° et 164 r°, (augmentés chacun de 10). En deuxiéme
lieu, le premier cahier commence au deuxiéme folio : autrement dit, le premier folio est
sépar¢, comme le prouve 'emplacement des numéros de cahiers. En troisiéme lieu, les quatre
pages 10 a 13 du cahier 40 sont entiérement blanches. Sans doute le copiste (dont tout montre
qu’il a travaillé a la héte) a-t-il tourné par distraction trois feuilles a la fois : en effet, la page
14 du cahier (foliotée 318 v°) continue parfaitement la page 9 (foliotée 318 r°). Mais nous
avions compté ces 4 pages dans notre pagination, alors qu’elle sont retranchées du foliotage.
— Ces trois caractéristiques du manuscrit ont été prises en compte plus ou moins par tel ou
tel, ce qui explique les nombres de pages divergents donnés par I'tisami (866), Galali Na’ini (864),

BCAI 8 (1992) Cl. Gilliot: Exégese, langue et théologie en Islam. L'exégeése coranique de Tabari, recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



