II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE

William A. GRAHAM, Beyond the Written Word. Oral Aspects of Scripture in the
History of Religion. Cambridge University Press, Cambridge, 1987, 306 p.

Un tel essai n’intéresse que partiellement I’islam, mais il est écrit par un islamologue de
formation (qui avait publié, en 1979, un livre remarqué : Divine Word and Prophetic Word in
Early Islam), et s’il ne prend pas la religion du Coran pour centre de sa problématique, son
point de vue comparatiste d’historien du phénoméne religieux pourrait étre un exemple a
imiter, pour désenclaver quelque peu notre discipline.

Ce n’est pas ici la place pour un compte rendu général de "ouvrage. En deux mots, la
question qu’il traite est non pas la relation oral/écrit dans les religions du Livre mais la dimension
orale de I’écrit dans ces mémes religions. C’est-a-dire le fait de dire, de réciter, de se remémorer
a haute voix un texte. C’est-2-dire encore, la relation sensuelle que le croyant a avec un texte
religieux.

Concernant I'islam, W. Graham nous offre deux perspectives qui se rapportent au concept
d’écriture sacrée. D’abord, une perspective historique. Le Moyen-Orient ancien fut le lieu ou
naquit 1’idée de livre divin. Ce livre, cet écrit céleste contenait soit les préceptes divins, soit les
destinées des hommes, soit les deux types de « texte » a la fois. Livre des commandements et/ou
livre de vie. La Mésopotamie, le Proche-Orient connaissaient ces livres, qui furent les textes
sacrés des Babyloniens, des Egyptiens, des Hébreux, des Perses. Le concept d’écriture sacrée
(holy scripture) se développa et, parallélement, se précisa sa réification dans celui de texte
comme document écrit (religious written text; la langue anglaise a la subtilité de distinguer
scripture de writ, I'idée d’« écriture » de celle de « consignation »). Passant 2 ’islam, la derniére
née des religions d’un fabuleux terreau, I’héritage était double : celui de décret sacré (holy
writ) se combinait 2 un autre, celui de parole ou de verbe sacré (holy word). Le judaisme,
notamment, avait hérité de cette double acception de 1’écriture sacrée, mais seul I’islam sut
mener 2 leur fin les logiques de ses deux compréhensions. Il le fit dans le dogme de 1’absolue
sacralité du Coran, mais aussi dans la sacralisation générale de I’effet de I’acte prescriptif, et
particuliérement de la Sunna.

La deuxiéme perspective a trait a la pratique de 1’écriture sacrée. W. Graham le signale
avec force, sa pratique est, en islam comme dans les autres religions concernées, orale. 11 est
non seulement impossible de dissocier les deux domaines, de I’oralité et de la scripturalité, mais,
en plus, lorsque ’on veut appréhender la fonction de 1’écriture (scripture) dans les religions du
Livre (holy writ), il convient de s’engager vers une véritable anthropologie de 1’oralité et, plus
largement encore, vers une anthropologie du geste et de I’expression du corps autour du Livre.
Allons cependant un peu plus loin, & propos de l’islam. L’oralité méme, touchant I’écriture
coranique, est une opération rituelle, la récitation du Coran est la priére. Mais ’acte prescriptif
lui-méme, opéré par le savant ou I’homme saint, est une semblable manifestation rituelle :
c’est tout le processus prescriptif oral qui est ritualisé en islam, et qui provoque la chance, la

BCAI 7 (1991) Graham (W.A.): Beyond the Written Word. Oral Aspects of Scripture in the History of Religion, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 19

baraka de Dieu. D’on I’insistance instituée sur la nécessité d’une chaine orale (isnad, sama’)
de transmission d’un «texte » légitime. Une anthropologie de I’oralité en islam rejoindrait une
anthropologie du rite.
Christian DECOBERT
(LLF.A.O., Le Caire)

Andrew RipPIN (éd.), Approaches to the History of the Interpretation of the Qur’dn.
Oxford, Clarendon Press, 1988. 14 X 22 cm, xu1 + 334 p.

Ce volume correspond aux actes du colloque de Calgary (avril 1985) consacré a I’histoire
du commentaire coranique. A. Rippin, organisateur du colloque et editor des contributions,
visait & reprendre les données de I’histoire du commentaire coranique 65 ans aprés la parution
de Die Richtungen der islamischen Koranauslegung d’Ignaz Goldziher en tenant compte des
textes nouvellement rendus disponibles (cf. les travaux de N. Abbott, F. Sezgin) ou des analyses
et démarches méthodologiques plus récentes (de J. Wansbrough notamment). L’ensemble des
14 contributions publiées ne présente toutefois guére d’homogénéité et ne peut donc faire
I’objet d’une synthése, chaque article demandant une lecture séparée. Les voici donc dans
[’ordre.

1. Origins and early development of the tafsir tradition, par Fred LEemHUIS (Groningen).

Cet article s’attache a cerner la date a laquelle est apparu le zafsir en tant que genre
autonome. A partir du texte du Tafsir Mugahid ibn Gabr (ms. Dar al-kutub, 1075) I’article
analyse, grice notamment a 1’étude des isndd-s, les différentes couches exégétiques ajoutées au
texte ancien de Mugahid par les différents transmetteurs ultérieurs. Il y isole une exégése
essentiellement paraphrastique (glose lexicale; synonymes) et ajoutant parfois quelques précisions
narratives (sur la vie des prophétes par exemple). Globalement, il y voit I’aboutissement d’une
tradition orale, enrichie au fil des générations par du matériel exégétique de plus en plus
important, mis par écrit vers la premiére moitié du 2°¢ siécle par des savants qui eux-mémes y
ajoutérent leurs propres commentaires. Les isnad-s récents sont le plus souvent détaillés et
précis; les plus anciens, relevant de la tradition orale, sont plus frustes, renvoyant plus 4 une
école de transmission qu’a des personnages précis. A la fin du 2¢ et au début du 3° siécle
apparaissent les premiers textes de fafsir proprement dits (al-Farra’, Abii “Ubayda puis Ibn
Qutayba), présentés selon la méthodologie alors consacrée de la science du hadit; ils trouveront
leur parachévement dans ’ccuvre d’un Tabari.

Précis, documenté, parfois magistral, le texte de G. Leemhuis est probablement la contribution
la plus substantielle du volume au domaine du zafsir.

2. The value of the Hafs and War§ transmission for the textual history of the Qur’an, par
Adrian BROCKETT (Leeds).

Partant d’une comparasion entre la «legon» coranique de Hafy (adoptée par I'immense
majorité des éditeurs du Coran) et celle de Wars (prédominante en Afrique du Nord et de ’Ouest),

BCAI 7 (1991) Graham (W.A.): Beyond the Written Word. Oral Aspects of Scripture in the History of Religion, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne N http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



