BCAI 7 (1991
© IFAO 2026

IV. HISTOIRE DES SCIENCES ET DES TECHNIQUES

Louis CHEIKHO, Les savants arabes chrétiens en Islam (622-1300), texte établi et augments,

avec une introduction, notes et index par Camille Hechaimé. Jounieh, 1983.
280 + xvii p.

——, Les vizirs et les secrétaires arabes chrétiens en Islam (622-1517), texte établi et
considérablement augmenté, avec introduction, notes et index, par Camille Hechaimé.
Jounieh, 1987. 280 -+ xxx1 p.

Avant de recenser ces deux ouvrages, il convient de signaler qu’ils sont publiés dans une
collection intitulée *“ Patrimoine Arabe Chrétien ’, dont ils forment les numéros 5 et 11.
Cette nouvelle collection a pour but de publier des textes et des études de littérature arabe
chrétienne ancienne. Les ouvrages (une douzaine) déja parus se distinguent tant par la qualité
scientifique de leur contenu, que par 1’élégance de leur présentation matérielle, et il est vraiment
regrettable qu’ils soient partiquement inconnus en Occident, par manque de diffusion.

On sait que le savant jésuite Louis Cheikho (1859-1927) a consacré une grande partie de
son activité scientifique 4 mettre en lumiére le role que les chrétiens ont joué dans 1’élaboration
de la civilisation arabe, que ce soit avant ou aprés ’apparition de I’Islam. C’est ainsi qu’il
publia successivement : Les poétes arabes chrétiens avant Islam (1890), Le christianisme et la
littérature chrétienne en Arabie avant DUIslam (1913-1923), le Catalogue des manuscrits des
auteurs arabes chrétiens depuis I'Islam (1924), Les poétes chrétiens aprés I’Islam (1924).

Le P. Cheikho avait aussi réuni des fiches en vue de la publication d’ouvrages sur les savants,
les vizirs et les secrétaires arabes chrétiens, mais la mort 1’empécha de réaliser son projet.
Ce sont ces fiches que son confrére, le P. Camille Hechaimé, a eu la bonne idée de classer,
de compléter et de mettre a jour, afin de réaliser les deux ouvrages projetés par le P. Cheikho.

Mais la thche du P. Hechaimé n’était pas facile, car c¢’était un brouillon qu’il avait a
mettre en forme, et la documentation disponible avait beaucoup augmenté depuis plus d’un
demi-siécle. On peut dire que ’auteur a surmonté toutes ces difficultés et qu’il nous fournit
deux répertoires qui constituent d’excellents instruments de travail.

Le premier volume, consacré aux savants chrétiens du début du VII® s. & la fin du XIII® s.,
renferme 300 notices qui reproduisent les renseignements fournis par les ouvrages biographiques
anciens, auquels le pére C.H. a ajouté les références aux ouvrages bibliographiques modernes.
Les notices étant rangées suivant I’ordre alphabétique des noms de savants, trois index facilitent
la consultation du répertoire : noms de personnes, titres des ouvrages anciens, spécialité des
savants. Le troisiéme index est particuliérement intéressant, car il montre clairement que
I’écrasante majorité des savants chrétiens de cette époque étaient des médecins (215), des
traducteurs (63) et des philosophes-logiciens (40). Un seul regret : 1’absence d’un index des
savants suivant leur confession (nestorien, jacobite ou melkite).

Le second volume est consacré aux vizirs et aux secrétaires chrétiens qui furent au service
de P’état musulman, du début du VII® s. au début du XVI® s, aussi bien en Orient qu’en

) Cheikho (L.): Les vizirs et les secrétaires arabes chrétiens en Islam (622-1517), recensé par G. Troupeau
BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 16l

Occident. L’ouvrage comprend 406 notices concernant 300 secrétaires, 75 vizirs et 31 fonction-
naires divers. Les notices rangées suivant ’ordre alphabétique des noms des fonctionnaires,
sont suivies d’un index des noms de personnes; mais on regrettera ’absence d’index four-
nissant la répartition de ces fonctionnaires par dynasties musulmanes et par confessions
chrétiennes.

Tels qu’ils se présentent, il est certain que ces deux répertoires, qui ne prétendent pas étre
exhaustifs, rendront d’éminents services aux historiens des sciences arabes et i ceux de la
fonction publique en Islam, qui seront reconnaissants au P. Hechaimé de les leur avoir
procurés,

En me fondant sur une longue fréquentation des auteurs arabes chrétiens, je me permettrai
de suggérer au P. Hechaimé quelques rectifications et quelques additions au premier volume :
p. 26 : le K. al-Fihrist d’Ibn al-Nadim a été réédité par Rida Tagaddud, Téhéran 1971;

p. 27 : le grand dictionnaire biographique d’al-Safadi (que le P. Cheikho a utilisé en manuscrit)
est en cours de publication dans la Bibliotheca Islamica (22 volumes parus en 1983);

p. 29 : le K. “Uyiin al-anba’ d’Ibn Abi Usaybi‘a a été réédité par Nizar Rida, Beyrouth, 1965;

p. 31 : ajouter I'important article de Max Meyerhof, “ New Light on Hunayn Ibn Ishiq and
his Period ’, Isis t. VIII (1926), p. 685-724;

p. 33 : ajouter I’ouvrage capital de M. Ullmann, Die Medizin im Islam, Leiden, 1970, et son

“survol **, Islamic Medicine, Edinburgh 1978;

p. 37 (n° 2) : Ibrdhim b. Bakiis semble bien &tre le méme personnage que Abi Ishaq b. Bakus

(n°® 27), p. 55;

48 (n° 18) : ajouter aux références : al-Safadi, K. al-Wafi, t. 22, p. 282 (209);

49 (n° 22) : la lecture Ibn Mari, signalée p. 50, semble préférable;

p. 52-54 (n°® 26) : le K. Da‘wat al-atibba’ d’Tbn Butlan a été édité par BiSara Zalzal (Alexandrie,
1901) et traduit en frangais par Mahmoud Sedki Bey (Paris, 1931), puis en allemand par
Félix Klein-Franke (Stuttgart, 1984);

p. 63 (n° 35) : dans la généalogie d’Ibn al-Hammar, il faut corriger Ibn Bahram en Ibn Bahnam,
nom d’un saint vénéré par les jacobites irakiens, qui prouve qu’Ibn al-Hammar n’était pas
nestorien comme on le dit;

p. 65 (n° 38) : il faut sans doute lire Abi Ra’ita au lieu d’Ibn Rabita.;

p. 74 (n° 49) : on ne voit pas & quoi renvoie la note (2); il faut distinguer deux Ibn al-Salt :
I’'un, Abli Nih, secrétaire du catholicos Timothée I°f, 1’autre, Ibrihim, contemporain de
Hunayn b. Ishaq, c¢f. M. Meyerhof, New Light, p. 705;

p. 93 (n° 86) : il faut, bien siir, lire Haniin et non Ganiin, cf. G. Troupeau, * Sur un astrologue
mentionné dans le Fihrist *°, Arabica, t. XVI (1969), p. 90;

p- 97 (n° 91) : corriger Abi 1-°Ali en Abid ‘Ali;

p. 114 (n° 125) : il faut lire Ibn Sindya et non Ibn Sina;

p. 115 (n°® 127) : il semble bien que Ayyiib al-Abra§ soit le méme personnage que Ayyib
al-Ruhawi (n° 129), quoi qu’en dise Ibn Abi Usaybi‘a (‘Uyin, p. 281), cf. M. Meyerhof,
New Light, p. 703;

p. 115 (n° 128) : corriger Ibn Qasim en Ibn al-Qasim;

= e

12

BCAI 7 (1991) Cheikho (L.): Les vizirs et les secrétaires arabes chrétiens en Islam (622-1517), recensé par G. Troupeau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

162 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 7

p.

135 (n° 168) : il faut sans doute distinguer trois Théodore : 1. Tiyadiirus, traducteur des
Premiers Analytiques, contemporain de Hunayn Ibn Ishaq, mentionné par Ibn al-Nadim
(Fihrist, p. 24 et p. 249) et par Ibn al-Qifti (Ta'rih, p. 36), probablement identique au

Tadari, traducteur mentionné par Ibn al-Nadim (Fikrist, p. 244); 2. Tadarus al-Sangqall,

traducteur mentionné par Ibn al-Nadim (Fikrist, p. 244) et par Ibn Abi Usaybi‘a (‘Uyiin,
p. 281); 3. Tadurus al-Usquf, médecin, évéque d’al-Karh, mentionné par Ibn Abi Usaybi‘a
(‘Usyun, p. 238);

138 : aprés le (n° 154), il y a lieu d’ajouter Tama al-Ruhawi, traducteur, collaborateur de
Hunayn Ibn Ishaq, cf. M. Meyerhof, New Light, p. 705;

139 (n° 156) : il faut corriger al-mundagqil et al-naql en al-naqil, et al-kimdusayni en al-kimiisayni;

146-147 (n°® 166) : au lieu de Harra, il faut lire Hazza, siége d’un évéché nestorien, cf.
J.-M. Fiey, Assyrie chrétienne, t. 1, p. 166-167; de méme, il faut corriger : kitab al-marqus (?)
ya'qubi yu'rafu bi-badawi, en kitab allafa-hu qass ya'qibi yu'rafu bi- Nanis, et comprendre ;
“un livre que composa un prétre jacobite connu sous le nom de Nonnus *’ (il s’agit de
Nonnus de Nisibe, cf. G. Graf, GCAL, t. I, p. 226-228); le Kitab al-Mantig d’Ibn Bahriz
a été publié par le Dr. M.T. Daneshpazhuh, Téhéran 1978;

158 (n° 177) : il faut lire, en effet, Dadisn, au lieu de Darisia;

195 (n° 236) : ‘Isa Ibn ‘Ali est le méme personnage que Yasi‘ bar ‘Ali (n° 286), p. 230;

196 (n° 239) : il faut lire ‘Isa Ibn Nih, au lieu de ‘Isi Ibn al-Nih, et ajouter la référence
au Fihrist, p. 244;

. 198 (n° 241) : il convient d’ajouter la référence au Fihrist, p. 244;
. 205 (n° 253) : il semble bien qu’il faille lire Fatyiin, au lieu de Qayniin (chez Ibn al-Qifti),

et Faniin (chez Ibn Abi Usaybi‘a);

207 (n° 258) : au sujet de Masawayh al-Mardini, cf. J.-Ch. Sournia et G. Troupeau,
¢ Biographies critiques de Jean Mésué et du prétendu Mésué le Jeune *’, Clio Medicina,
t. IIT (1968), p. 109-117;

210 (n°® 260) : le livre des temps de Jean Ibn Masawayh, édité par P. Sbath, Bulletin de
PInstitut d’Egypte, t. XV (1933), p. 235-257, a été traduit par G. Troupeau, Arabica, t. IX
(1968), p. 113-142; le livre des Axiomes médicaux (Aphorismi), a été édité et traduit par
D. Jacquart et G. Troupeau, Paris 1980;

216 (n° 262) : a propos de Matta Ibn Yunus, il convient de signaler que le Dr A. Badawi
a publié sa traduction des Seconds Analytiques (Mantig Arista, t. 11, Le Caire 1949) et sa
traduction de la Podtique (Fann al-§i'r, Le Caire 1953);

219 (n° 271) : Mansir Ibn Banas était un savant sabéen, cf. M. Meyerhof, New Light,
p. 705;

220 (n°® 273) : Musa Ibn Halid était un traducteur persan musulman;

233 (n° 295) : Yisuf al-Naqil al-Na‘is semble bien étre le méme personnage que Yisuf
al-Sahir al-Qass (n° 293), p. 232;

XVII (34) : il faut sans doute lire “ a la fin du XI°® s. ”* au lieu de “a la fin du XX¢ s. .

Gérard TROUPEAU
(E.P.H.E., Paris)

BCAI 7 (1991) Cheikho (L.): Les vizirs et les secrétaires arabes chrétiens en Islam (622-1517), recensé par G. Troupeau

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 163

"Ali "Abd Allah AL-DAFFA’, Isham ‘ulama’ al-"Arab wal-muslimin fi-I-saydala. Beyrouth,
Mu’assasat al-risala, 1985. 24 x 17 cm, 459 p.

L’ouvrage que nous proposons de présenter se veut une analyse de la contribution des
médecins et botanistes arabes a la pharmacologie. L’étude de I’A. est précédée d’une précieuse
introduction par un spécialiste de la question — S. Kh. Hamarneh, professeur a I’Université
jordanienne—, introduction dans laquelle ce dernier situe la pharmacopée dans ’aire culturelle
gréco-sémitique. Puis I’A. rappelle, dans son propos liminaire, la genése de la pharmacologie
arabe et islamique. L’insistance qu’il met a rapprocher les deux termes est troublante car il
y a actuellement consensus sur le fait que I’on désigne la production scientifique dans I’aire
arabo-musulmane par I’appellation science arabe. Or, & trop vouloir insister — dans un
but polémique et apologétique évident — sur /islamité de la pharmacologie arabe, I’A. réussit
le tour de force d’inclure Hunayn b. Ishaq parmi les médecins arabes et musulmans, alors
que comme chacun le sait, il était chrétien (p. 67).

Le premier chapitre (p. 75-119) est consacré aux sources de la pharmacologie arabe qui
sont, d’aprés I’A., les traditions égyptienne, babylonienne, chinoise, indienne et, enfin, grecque.
S’il est indéniable que les savants arabes ont puisé, directement ou indirectement, & ces
différentes sources, il n’en reste pas moins qu’il est difficile de déterminer la nature de I’apport
chinois — qui reste mineur — et sur lequel I’A. reste évasif. La démarche scientifique de I’A.
semble par ailleurs guidée par des considérations polémiques a tel point qu’il s’efforce, par
exemple, de limiter I’apport des savants grecs qui ont “° pillé les textes égyptiens et mésopotamiens
pour s’en attribuer la paternité >’ (p. 109). Si I’apparition, quasiment ex-nihilo, d’une brillante
civilisation grecque au VI® siécle av. J.-C. pose quelques problémes aux historiens des sciences
qui y voient des apports extérieurs, on ne saurait accepter de tels jugements a 1’emporte-
piéce.

Dans le deuxiéme chapitre (p. 121-154), I’A. aborde la pharmacopée arabe des premiers
siécles, se contentant de reproduire des extraits entiers de Omar Farrukh, Georges Anawati,
S. Shatti. L’A. mentionne, fort & propos, la place primordiale qu’occupaient les simples dans
le grand commerce international, la fonction essentielle des herboristes dans le tissu social urbain
et les liens étroits réunissant alchimie et pharmacopée. Toutefois I’A. ne peut s’abstenir de
laisser sa plume vanter systématiquement les mérites infinis et la supériorité de la pharma-
copée arabe. L’organisation de la corporation des herboristes — apothicaires et le contrble de
la profession donne également lieu a quelques commentaires apologétiques.

Dans le troisiéme et dernier chapitre (p. 155-451), I’A. passe en revue la contribution des
médecins, botanistes et pharmacologistes arabes d’Ibn Rabban al-Tabari (m. 235/830) a
Dawud al-Antdki (m. 1008/1599). On y retrouve les noms des principaux savants s’étant
intéressés a cette science : al-Kindi, al-Biriini, Abii Ga'far al-Gafigi, Ibn Maymiin (Maimonide),
Ibn al-Baytar, Kiihin al-"Attar. C’est incontestablement la partie la plus intéressante de I’ouvrage,
car I’A. y présente en détail le contenu des traités pharmacologiques dus a ces auteurs. Mais,
fidéle a sa méthode, il se réfugie derriére les études de quelques spécialistes arabes ou européens
qu’il cite abondamment sans se livrer & une analyse détaillée du savoir pharmacologique ¢t
de sa fonction.

BCAI 7 (1991) Cheikho (L.): Les vizirs et les secrétaires arabes chrétiens en Islam (622-1517), recensé par G. Troupeau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



