16 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 7

romancier est obligé de laisser de nombreuses traces visibles de son esprit créatif au sein de
Peeuvre elle-méme. Deux exemples illustrent la démonstration : Surdh fi layl tawil (1955) de
Gabra et Sarq al-mutawassit (1977) de Munif.

La troisiéme partie (p. 231-317) comporte cinq applications pratiques des analyses et
hypothéses de ’auteur. Elles concernent Sibag al-masafat al-tawila de "Abd al-Rahman Munif,
al-Rag* al-ba’id de Fu’ad al-Takarli, “Alam bi-la hara’it de Munif et Gabra, Man yaftah bab
al-tilsam ? de “"Abd al-Haliq al-Rukdabi et 4bii Zayd al-Qahraméini de Nagi al-Takriti. Cela lui
permet non seulement d’étudier différents genres de romans, mais aussi de tester plusieurs
formes de lecture. Pour ’ensemble de ces ceuvres, il s’attache surtout 4 en marquer le caractére
de nouveauté. Il insiste volontiers sur I’ironie du style de ces romans, sur le probléme essentiel
de Décriture.

La culture de I’auteur est vaste et lui permet ainsi de profiter de ce qu’il y a de meilleur chez
ses devanciers. Il a cité les grands romanciers arabes actuels. J’attendais cependant, & un détour
de page, le nom d’Edouard al-Harrat qui n’est pas venu. De méme, parmi les 80 romans arabes
publiés par des auteurs tunisiens au moment ol ’auteur composait son livre, aucun n’a retenu
son attention! Ses principales hypothéses sont claires, mais ’ensemble de son texte est assez
touffu. Un peu plus de rigueur dans la structure générale de ’ouvrage n’aurait pas nui. Enfin,
certains termes techniques qu’il emploie ne sont pas toujours définis de maniére précise. Ceci
dit, le livre est une bonne initiation a ’évolution du roman arabe contemporain.

Jean FONTAINE
(L.LB.L.A., Tunis)

Jean FONTAINE, al-Adab al-tunisi I-mu‘asir (« La littérature tunisienne contemporaine »),
Tunis, al-dar al-tinisiyya li-l-nasr, 1989. 191 p. (coll. “lldagat, dirigée par Tawfiq
Bakkar).

Rédigé en arabe par I’arabisant Jean Fontaine, spécialiste de la littérature tunisienne
moderne, le livre s’ouvre par un chapitre d’introduction qui s’intitule kif@hi ma‘a IFluga
I-“arabiyya, « ma lutte avec la langue arabe ». « Arrivé en Tunisie en 1956, 4 20 ans », 1’auteur
ne commence a étudier la langue littéraire qu’en 1962, chez les Péres Blancs de la Manouba.
Avec simplicité, il fait son autobiographie, axée sur sa formation tardive et passionnée, ce qui
est une maniére rarc et originale de commencer un livre d’histoire littéraire. J’avoue que c’est
le chapitre que j’ai lu avecle plus d’agrément et d’intérét car la suite, intéressante certes, ré-exploite
les données que nous avait déja livrées ’auteur lui-méme dans ses précédents travaux sur le
sujet : Vingt ans de littérature tunisienne 1956-1975 (1977), Aspects de la littérature tunisienne
1975-1983 (1985) et surtout son trés utile « Index historique des publications tunisiennes »,
Fihrist ta’rihi li-l-mu’allafat al-tunisiyya (1986). Ré-exploitation, semble-t-il, sans véritable « mise
a jour », car cette « littérature tunisienne moderne » s’arréte a 1984, date limite des statistiques
fournies dans le chapitre 1 (p. 17-27), ainsi que des nouvelles, romans et autres ccuvres citées
dans ’ouvrage, et de I’index chronologique, classé par genres littéraires, in fine (p. 149-175).

BCAI 7 (1991) Fontaine (J.): al-Adab al-tlnisi I-mu‘asir («La littérature Tunisienne contemporaine»), recensé par N. Tomiche
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 17

La nouveauté de 'ouvrage réside dans sa présentation « thématique », a la fois suggestive
et déroutante. A partir du chapitre 2 (p. 28-32), il passe en revue les auteurs (toujours trés
utilement accompagnés de leurs dates de naissance et, éventuellement, de mort) qui ont traité,
dans leurs conférences, articles, essais, romans ou poémes, du théme du zurdt, du « patrimoine »,
en fonction de leur langue, littéraire d’abord, dialectale ensuite (p. 32) et briévement. Le chapitre 3
(p. 33-40) brasse de méme, trés rapidement, les auteurs et les ceuvres dont le théme est « la patrie »,
al-watan, classés selon le genre adopté (poémes, drames, romans et nouvelles), littéraire puis
« populaire » (al-adab al-3a’bi, p. 38-39). Le chapitre 4 (p. 41-61) s’étend davantage sur le théme
de « La modernité », al-haddata dans les ceuvres littéraires auxquelles s’ajoute la «littérature
enfantine » (p. 59-60). Le chapitre 5 (p. 63-79) porte sur le «réel», al-waqi®, exploité par des
romanciers, des poétes et des dramaturges. Alors commencent & apparaitre les difficultés
inhérentes & la «division » thématique : une confusion par entremélement des « genres» et
certaines répétitions et retours en arriére chronologiques. Car tout est un peu dans tout et la
« modernité » aussi bien que la « patrie » (sous la forme politique puis sociale) interviennent
dans les descriptions du «réel ». Elles interviennent de méme dans les chapitres suivants ol
les interpénétrations s’accentuent. La «transformation, al-fahawwul, (chapitre 6, p. 81-116)
est inspirée par les problémes sociaux et politiques aussi bien que par le réel ou, encore plus,
par I’« héritage » du passé littéraire. Les audaces novatrices, éludées, mériteraient d’étre dégagées
et analysées rapidement. La répartition thématique est donc peu stable et certaines définitions
devraient €tre précisées. Ainsi la « transformation » du chapitre 6 semble signifier, ici, '« avant-
garde », al-tali’a (p. 85-100); «l'exil», al-gurba (chapitre 7, p. 117-129), d’aprés les ceuvres
citées, semble étre bien plus le sentiment de perdition ressenti au sein méme de la société
d’origine, que la nostalgie du Tunisien en pays étranger. Et c’est curieusement dans le chapitre 8
(p. 131-140), intitulé al-kitaba bi-I-faransiyya, « I’écriture en frangais » que les émigrés apparaissent,
avec des ceuvres dont le titre frangais n’est jamais indiqué. Préoccupés par les mémes problémes
que les Tunisiens de Tunisie («racines» perdues, quéte de '« héritage » populaire et de la
transformation), leur spécificité n’est guére mise en valeur.

L’organisation complexe de ’ouvrage, encore obscurcie par un index des noms d’auteurs
trés souvent erroné et établi sur une pagination visiblement décalée de 2 & 4 pages, a pourtant
le mérite de dégager avec netteté certains des thémes dominants voire essentiels de la littérature
tunisienne moderne. C’est par la que I’ouvrage est particuliérement suggestif et qu’il fraie des
voies 4 la recherche.

Nada TOMICHE
(Université Paris 111)

BCAI 7 (1991) Fontaine (J.): al-Adab al-tlnisi I-mu‘asir («La littérature Tunisienne contemporaine»), recensé par N. Tomiche
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE

William A. GRAHAM, Beyond the Written Word. Oral Aspects of Scripture in the
History of Religion. Cambridge University Press, Cambridge, 1987, 306 p.

Un tel essai n’intéresse que partiellement I’islam, mais il est écrit par un islamologue de
formation (qui avait publié, en 1979, un livre remarqué : Divine Word and Prophetic Word in
Early Islam), et s’il ne prend pas la religion du Coran pour centre de sa problématique, son
point de vue comparatiste d’historien du phénoméne religieux pourrait étre un exemple a
imiter, pour désenclaver quelque peu notre discipline.

Ce n’est pas ici la place pour un compte rendu général de "ouvrage. En deux mots, la
question qu’il traite est non pas la relation oral/écrit dans les religions du Livre mais la dimension
orale de I’écrit dans ces mémes religions. C’est-a-dire le fait de dire, de réciter, de se remémorer
a haute voix un texte. C’est-2-dire encore, la relation sensuelle que le croyant a avec un texte
religieux.

Concernant I'islam, W. Graham nous offre deux perspectives qui se rapportent au concept
d’écriture sacrée. D’abord, une perspective historique. Le Moyen-Orient ancien fut le lieu ou
naquit 1’idée de livre divin. Ce livre, cet écrit céleste contenait soit les préceptes divins, soit les
destinées des hommes, soit les deux types de « texte » a la fois. Livre des commandements et/ou
livre de vie. La Mésopotamie, le Proche-Orient connaissaient ces livres, qui furent les textes
sacrés des Babyloniens, des Egyptiens, des Hébreux, des Perses. Le concept d’écriture sacrée
(holy scripture) se développa et, parallélement, se précisa sa réification dans celui de texte
comme document écrit (religious written text; la langue anglaise a la subtilité de distinguer
scripture de writ, I'idée d’« écriture » de celle de « consignation »). Passant 2 ’islam, la derniére
née des religions d’un fabuleux terreau, I’héritage était double : celui de décret sacré (holy
writ) se combinait 2 un autre, celui de parole ou de verbe sacré (holy word). Le judaisme,
notamment, avait hérité de cette double acception de 1’écriture sacrée, mais seul I’islam sut
mener 2 leur fin les logiques de ses deux compréhensions. Il le fit dans le dogme de 1’absolue
sacralité du Coran, mais aussi dans la sacralisation générale de I’effet de I’acte prescriptif, et
particuliérement de la Sunna.

La deuxiéme perspective a trait a la pratique de 1’écriture sacrée. W. Graham le signale
avec force, sa pratique est, en islam comme dans les autres religions concernées, orale. 11 est
non seulement impossible de dissocier les deux domaines, de I’oralité et de la scripturalité, mais,
en plus, lorsque ’on veut appréhender la fonction de 1’écriture (scripture) dans les religions du
Livre (holy writ), il convient de s’engager vers une véritable anthropologie de 1’oralité et, plus
largement encore, vers une anthropologie du geste et de I’expression du corps autour du Livre.
Allons cependant un peu plus loin, & propos de l’islam. L’oralité méme, touchant I’écriture
coranique, est une opération rituelle, la récitation du Coran est la priére. Mais ’acte prescriptif
lui-méme, opéré par le savant ou I’homme saint, est une semblable manifestation rituelle :
c’est tout le processus prescriptif oral qui est ritualisé en islam, et qui provoque la chance, la

BCAI 7 (1991) Fontaine (J.): al-Adab al-tlnisi I-mu‘asir («La littérature Tunisienne contemporaine»), recensé par N. Tomiche
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



