1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 145

Le classement adopté est trés simplement par ordre alphabétique d’auteurs. Il est
heureusement complété de plusieurs index : un index combiné par thémes et par pays, un index
des auteurs qui n’a d’intérét que de regrouper, avec les titres de chaque auteur, les ouvrages
collectifs auxquels il a pu participer, et un index géographique qui réunit par pays les éléments
du premier index combiné.

Mais les index font, jusqu’a présent, trop cruellement défaut dans les ouvrages de base
ou de documentation pour que ’on ne cherche pas, ici, querelle & un auteur qui ne les mesure
pas! Cependant, cette abondance d’index — celui, alphabétique par noms d’auteurs tout
particuliérement — aurait pu autoriser le classement des références dans un ordre chronologique
utile a mettre en valeur les plus récents travaux, comme 3 donner une esquisse d’histoire des
recherches en ces domaines.

On aurait aussi apprécié qu’une disposition typographique plus variée permette de distinguer
a P’eil, et sans avoir besoin d’une lecture fort attentive, les différentes catégories de travaux
ainsi répertoriés : ouvrages, théses, articles, rapports de missions ou d’enquétes, par exemple.

En revanche, on doit savoir le plus grand gré & M. Paris d’avoir pris le soin d’indiquer
les lieux de consultation ol ces travaux sont les plus accessibles, pour la plupart 3 Aix-en-
Provence, aux bibliothéques du C.R.E.S.M. et de 'LR.E.M.A.M. certes, mais aussi & Paris,
a P'Institut du Monde Arabe.

Cette bibliographie qui parait — ce qui est un tour de force — fort compléte, est précédée
d’une introduction qui fait le point sur les recherches en matiére de rapports entre hommes et
femmes dans cette aire culturelle arabo-musulmane. Elle situe bien le probléme dans ses
dimensions historique et culturelle, et présente un bilan des tendances de la recherche réalisée
sur ce théme dans les pays concernés essentiellement.

Fruit d’un travail considérable, cet ouvrage est en vérité un excellent outil de recherche
indispensable a tous ceux et celles qui, dans différentes disciplines, consacrent tout ou partie
de leurs études a la compréhension combien complexe et difficile, d’actualité parfois briilante
aussi, de la place des femmes dans les différentes sociétés du monde arabo-musulman d’hier,
d’aujourd’hui et de demain.

Camille LACOSTE-DUJARDIN
(C.N.R.S., Paris)

Ghassan ASCHA, Du statut inférieur de la femme en Islam. Paris, L’Harmattan, 1987. 238 p.

Ce titre percutant dans sa formulation ¢ d’immuabilité >> résume parfaitement a lui seul
le propos principal de ’auteur dans le traitement de ce sujet grave et d’actualité qu’est celui
du statut de la femme en pays d’Islam.

En effet, dans cet ouvrage, Ghassan AscHA entreprend courageusement la tiche de démontrer
la perpétuation au cours de Phistoire, depuis la révélation coranique, du statut d’infériorité
de la femme, dans tous les domaines de la vie sociale en Islam, en s’appuyant sur une
documentation abondante et précise. Pour ce faire, il exhume, au-dela des textes référentiels
que sont le Coran et la Sunna (citations de nombreux versets coraniques et de hadiths), toute

11

BCAI 7 (1991) Ascha (Gh.): Du statut inférieur de la femme en Islam, recensé par M. Paris
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

146 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 7

une littérature d’écrits et de textes modernes et contemporains, souvent inédits, parfois insoup-
gonnables, susceptibles d’alimenter la controverse sur la question féminine, qui agite les sociétés
arabo-musulmanes aujourd’hui.

Ce débat, dont I’issue constitue un enjeu crucial pour P’avenir de ces sociétés, traverse
actuellement une phase d’exacerbation sur le plan de P’argumentation déployée tant par les
politiciens, idéologues, que par les théologiens, religieux, apologistes, penseurs et savants que
par les acteurs de la société civile. Les conflits et contradictions qui I’animent posent, au-dela
du symbolique, les problémes : de la reconnaissance implicite ou non des textes sacrés, de leurs
interprétations, du contexte historique de leur production, de la confusion des pouvoirs en
Islam, des textes qui régissent les droits et devoirs des femmes, conformément a la Loi islamique,
comparés aux pratiques réelles a 'intérieur des sociétés arabes prises dans leur développement
historique.

Dans un premier chapitre intitulé : * L’dge d’or présumé ’’, 'auteur s’inscrit en faux
contre la thése communément répandue chez les auteurs arabo-musulmans contemporains des
deux sexes qui consiste a affirmer que I’'Islam aurait, au VII® siécle, libéré la femme en lui
accordant tous ses droits et qu’ainsi P’observance des préceptes islamiques reste valable
aujourd’hui. Pour Ghassan ASCHA, ’utilisation abusive de la référence constante a *1’essence
de I'Islam et & I’idée de ’existence d’un Age d’or’’ pour les femmes musulmanes est un
argument spécieux qui viserait en fait a protéger et a perpétuer I’Islam originel en falsifiant la
vérité historique par un détournement de sens du sacré. L’auteur pense que par cette affirmation
on débarrasse ainsi I’idéologie religieuse de toute responsabilité quant a I’état d’infériorité de
la femme et on censure toute tentative d’esprit critique. En outre, il ne voit, quant a lui,
aucune trace de la moindre ambiguité dans les textes sacrés et ne croit pas possible la moindre
interprétation positive en faveur des femmes ni pour une quelconque égalité entre les sexes.

Cet ouvrage en forme de réquisitoire violent ne fait aucune distinction sur le fond entre
les écrits et discours des auteurs musulmans, anciens, modernes et contemporains. I1 met sur
le méme plan les exégétes, les commentateurs de hadiths, les fuqaha’, les théologiens, les
apologistes tenants d’un islam rigoriste de type fondamentaliste-conservateur voire obscurantiste,
les réformistes-modernistes de tendance novatrice et les intellectuels savants et idéologues qui
dominent la pensée arabe contemporaine.

Ghassan AsCHA s’acharne scrupuleusement & démontrer que, si la question féminine continue
a étre traitée par tout le monde (y compris par les progressistes laicisants) “sous un angle
moral et religieux et non comme un probléme social, économique et politique ’, elle restera
inéluctablement entachée d’inégalité et d’infériorité. Indirectement, il met en accusation tous
les intellectuels arabes soupgonnés de idcheté, de complaisance envers un discours dominant,
dicté par les autorités politico-religicuses, empreint d’une misogynie arrogante. Il déplore
implicitement leur irresponsabilité pour leur manque d’audace et d’innovation ¢ dans un domaine
ou la critique est salutaire *°.

Pour étayer sa démonstration, il passe au crible dans les six autres chapitres, et de fagon
indifférenciée, tous les domaines qui régissent la vie sociale de la femme musulmane. Partant
de sa condition, telle que juridiquement établie par les différentes écoles du figh en matiére de
sexualité, de religion, de témoignage, d’héritage, de diya (le prix du sang), en passant par ses

BCAI 7 (1991) Ascha (Gh.): Du statut inférieur de la femme en Islam, recensé par M. Paris
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 147

droits et devoirs, ses capacités (avec le concept de la tutelle sur les personnes et les biens en
islam) jusqu’au port du voile, des habits, des ornements et de leur réglementation, pour finir
sur les problémes récents que posent la scolarisation et le travail de la femme musulmane
dans le monde moderne, ’auteur ne reléve aucun signe positif. Au contraire, tous les types
d’argumentation cités sont accablants pour la femme, ne lui laissant d’autre place que celle
d’un étre inférieur a tous points de vue : sur le plan physique, intellectuel et moral, éternelle
mineure symbolisant le mal, qui doit &tre soumise a ’autorité et a ’obéissance de I’homme et
tenue a I’écart de toute vie publique.

L’intérét essentiel de cet ouvrage des plus méritoires sur un sujet aussi explosif, c’est d’avoir
accumulé pour la premiére fois une somme étourdissante de citations et de textes d’une misogynie
scandaleusement affligeante pour leurs auteurs qui, dans leurs propos, frélent parfois la gros-
siéreté. Il semble difficile aprés une premiére lecture de ne pas éprouver une sorte d’écceurement
surtout lorsqu’on est une femme, en pensant que des hommes, soi-disant des ‘ savants ”’, des
‘ penseurs *’, aient pu et puissent encore aujourd’hui en toute impudence écrire de telles inepties
en s’appuyant sur des connaissances pseudo-scientifiques, avec des arguments, notamment de
type biologique et psychologique, pour justifier I’inégalité entre les sexes. La liste des tenants
convaincus de la supériorité masculine serait longue a récuser. L’énorme travail entrepris par
I’auteur pour nous livrer cette anthologie est un des aspects les plus intéressants de 1’ouvrage,
car il est important de savoir qu’une telle production existe, méme si elle est dangereuse et
indéniablement dérangeante.

Cependant, la sélection des textes faite par ’auteur n’est pas exempte de subjectivité.
Préoccupé a débusquer toute trace de misogynie dans 1’idéologie dominante, Ghassan ASCHA
donne l'impression d’avoir traqué de fagon systématique — et en jouant sur une masse
volumineuse d’écrits divers — des textes et citations pris hors de leur contexte pour les mettre
tels quels au service de sa thése. Ainsi la démarche méthodologique empruntée se trouve
affaiblie en s’apparentant trop a celle qu’il prétend combattre. Le lecteur pourrait regretter une
tendance a ’amalgame confondant plusieurs registres : le discours militant de leaders intégristes
tels que MAWDOUDI, Sayed QOTB, grand théoricien des Fréres musulmans, Mohammed al-GHAZALLI,
le discours de responsables officiels comme Abdul Baki, les élucubrations de certains universitaires
qui font davantage ceuvre de propagande qu’un travail réellement académique et scientifique
(tel ce professeur de culture islamique en Arabie Saoudite Kamel Salama al-Daks qui s’appuie
sur des considérations prétendument psychologiques 4 propos de I’excitation du désir de I’homme
pour justifier I'interdiction du port des bijoux et ornements), les textes des théologiens, les versets
du Coran et les hadiths tantdt rejetés tantot utilisés pour les besoins de la démonstration.

On aurait souhaité que 1’auteur apporte des nuances sur deux points essentiels d’ordre
historique qui concernent, d’une part, “’aube de¢ lislam >’ et, d’autre part, la période de la
Nahda. En effet, emporté par son souci de récuser le discours des défenseurs de I’Islam premier,
Ghassan ASCHA en vient & nier ’importance des réformes apportées au statut de la femme 2
cette époque en omettant de replacer le message coranique dans son contexte historique, et
en considérant que tous les auteurs ont, indistinctement, voulu figer 14 I’état des faits. Si les
apologistes appréhendent I’actualité & travers une lecture vieille de 14 siécles, on ne peut
raisonnablement faire exactement l’inverse et relire aujourd’hui ce passé a la lumiére des

BCAI 7 (1991) Ascha (Gh.): Du statut inférieur de la femme en Islam, recensé par M. Paris
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

148 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 7

bouleversements politiques et socio-économiques produits par le mouvement de I’histoire. Ainsi
la réglementation de I’héritage pour les femmes (méme pour une demi-part) a pu représenter
pour I’époque un progrés considérable dans la mesure ou elle touchait au patrimoine et aux
seuls priviléges économiques des hommes. Que dire de 'interdiction du meurtre des petites
filles & la naissance, et de ’impact d’une telle décision sur les consciences?

La position tranchée de ’auteur par rapport aux penseurs et politiciens réformateurs de
la Nahda parait inacceptable. Il dénonce injustement les tenants du djadid (partisans du nouveau)
en prétendant que leur position ne différe en rien des représentants du gadim (conservateurs).
Mieuzx, il met en accusation le procédé des novateurs qui oscillent, selon les cas, entre une
reconnaissance, & la lettre, des textes fondateurs et une réadaptation des sources, déformées
a posteriori, pour justifier les réformes introduites (ex : suppression du voile, instruction et
travail des femmes) contredisant ainsi la théorie islamique. Il critique trés durement les limites
de “1’islam moderniste *> dans son inacceptation de I’égalité entre les sexes (ex : réserves émises
par Rifaat at-TAHTAWI, homme politique pourtant fort soucieux de progrés, a propos de la
scolarisation des femmes) et semble considérer, qu’en s’adaptant & une réalité en changement
les réformistes ont indroduit une lecture dévoyée de l’islam, induite par les effets de la
philosophie, de la raison et de la science.

Nous déplorerons que I’auteur s’en soit tenu a la stricte dénonciation de cette méthode
d’auto-justification des progrés enregistrés par la société par le biais d’une falsification constante
de D’histoire. Selon nous, ce procédé de retour aux sources et de relecture de leur contenu
appellerait plusieurs interrogations que ’auteur n’a pas soulevé comme : la nécessité de séparer
le sacré du politique, donc de faire une critique historique objective de la production et du
monopole des textes interprétatifs et des forces sociales mises en jeu. Afin que le probléme de
la question féminine puisse étre posé dans ses vraies dimensions, il conviendrait de faire émerger
une autre histoire, refoulée, censurée, dans laquelle les femmes n’occupent pas et n’ont pas
toujours occupé les roles et places que leur assigne le discours dominant, crispé sur une
dévalorisation obsessionnelle d’ordre sexuel. Pour ce faire, il faut débarrasser la pensée islamique
de ces scories politico-religieuses héritées de la confusion permanente des pouvoirs en Islam.

Au-deld de I’aspect pamphlétaire de ’ouvrage, accusateur de I’islam officiel pour ses propos
avilissants a I’endroit des femmes, le lecteur devra pousser les analyses plus avant afin que
naisse une réflexion constructive sur I’état d’une telle question et ce parallélement 2 une
histoire des femmes aujourd’hui, en marche et irréversible.

Mireille PARi1S
(C.N.R.S.-LR.E.IM.A M., Aix-en-Provence)

Iréne FENOGLIO - ABD EL AL, Défense et illustration de I’Egyptienne. Aux débuts d’une
expression féminine. Le Caire, CE.D.E.J., 1988. 16 X 24 cm, 154 p.

Cette étude est préfacée (p. 6 a 12) par Margot BADRAN qui a soutenu en 1977 4 Oxford
une thése sur Huda Sa‘rawi et la libération de la femme égyptienne.

BCAI 7 (1991) Ascha (Gh.): Du statut inférieur de la femme en Islam, recensé par M. Paris
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



