120 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 7

Mikel de EpALzA, Juan Bautista VILAR, Planos y mapas hispdnicos de Argelia, siglos
XVI-XVIII, vol. 1 (Etude, catalogue et index). Madrid, 1988. 399 p.

L’ouvrage que nous présente Mikel de Epalza et Juan Bautista Vilar en édition espagnole
et frangaise est le résultat de recherches effectuées dans prés de vingt dépéts d’archives et
bibliotheéques, et dans autant de revues et collections. Tous les plans et cartes répertoriés et
minuticusement décrits — 497 en tout — concernent les villes et ports d’Algérie qu’occupa
ou projeta d’occuper I’Espagne aux XVIS-XVIII® siécles.

Les 62 premiers documents, cependant, se rapportent aux cdtes algériennes ou a 1’Algérie
tout entiére, cartes d’atlas pour la plupart, depuis 1500 jusqu’en 1787. Le groupe le plus
important de ces cartes et plans — 340 — est réservé 4 Oran et Mers el-Kébir, depuis
leur occupation par les Espagnols jusqu’en 1791, ’année précédant leur départ définitif du
préside oranais. :

Le plus ancien de ces documents est une vue d’Oran de 1509, effectuée lors de la prise
de la ville: il s’agit d’une fresque de la cathédrale de Toléde. Puis il faut attendre
I’année 1574 pour avoir les premiers plans des fortifications de Mers el-Kébir. La seconde
occupation d’Oran, en 1732, donna lieu & de grands travaux de défense et d’urbanisme :
le plan de chaque fort, de chaque monument d’Oran a été conservé, et on peut suivre
la construction des églises, des * fortalezas’® de Santa Cruz, de Rosalcazar et de San
Gregorio, des forts de San Felipe, de San Pedro, de San Andrés ou de Santiago au cours du
XVIII® siécle.

Les 95 derni¢res cartes se rapportent a Alger, ville et port, de 1563 4 1784; bien que la
ville n’ait pas été occupée par les Espagnols (seul le Pefion le fut, et peu de temps), sa conquéte
ne cessa d’étre envisagée, et les plans de la capitale de la régence sont nombreux. Enfin des
plans perspectives et des dessins de Bougie et d’Arzew terminent I’ouvrage.

Une introduction historique précéde ce catalogue, introduction précise et compléte sur
le role de Espagne dans cette partie de I’Algérie. Grace & ses deux auteurs, nous possédons
maintenant un remarquable outil de travail qui permettra de mieux connaitre les cotes
algériennes et l’architecture militaire espagnole pendant prés de trois siécles.

Chantal de la VERONNE
(E.P.H.E., Paris)

B.Z. KeDAR et A.L. UpovircH (éd.), The Medieval Levant Studies in Memory of Eliyahu
Ashtor (1914-1984). University of Haifa, Asian and African Studies, 1988 (Journal
of the Israel Oriental Society, vol. 22, 1-3). 291 p.

Les éditeurs, dans la présentation de 1’ouvrage, mettent en rapport les différents articles
qu’il contient avec les préoccupations scientifiques variées du Professeur Ashtor : histoire des
techniques, histoire économique, histoire de ’urbanisme, histoire mamelouke, histoire des
rapports entre musulmans et dhimmis. Pour des lecteurs, c’est mon cas, qui n’ont pas rencontré

BCAI 7 (1991) Kedar (B.Z.) & Udovitch (A.L.) (éd.): The Medieval Levant Studies in Memory of Eliyahu Ashtor (1914-1984), recensé par Th. Bianquis
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 121

E.A., un bref rappel de sa carriére aurait été bienvenu. Cette introduction est suivie d’une
bibliographie, répertoriant 265 publications, parues de 1933 & 1950 sous le nom de E. Strauss,
puis aprés cette date sous celui d’E. Ashtor-Strauss ou d’E. Ashtor; enfin est donnée une liste
de huit articles parus dans Encyclopédie de I’Islam, 2° éd., et de plus d’une centaine parus
dans les deux Encyclopaedia, Judaica et Hebraica. Ces contributions ont été rédigées en
allemand, en frangais, en anglais, en italien ou en hébreu.

Les recherches de Goitein et celles d’Ashtor étaient assez proches et traduisaient bien
les préoccupations des savants israéliens, ou proches d’Israél, qui ont travaillé entre 1930 et
1985 sur I’histoire médiévale de la Méditerranée d’expression arabe ou hébraique. Ashtor
partageait avec Goitein un certain humanisme bienveillant qui tendait & mettre en valeur les
grands moments de la civilisation arabe, c’est-a-dire, pour eux, les époques ol la tolérance
a I’égard des non-musulmans avait été dominante. Privilégiant les structures, peut-étre
imaginaires, sur les ruptures, ils étaient plus anthropologues ou économistes qu’historiens
au sens exigeant du terme ainsi que ’ont illustré Claude Cahen ou Ann S. Lambton.

La connaissance de la langue arabe était bien plus solide chez Goitein que chez Ashtor
qui ne comprenait pas toujours parfaitement le sens des textes qu’il utilisait, en tout cas quand
il s’agissait des époques fatimides et seljoukides. De méme Goitein ne se permettait pas de
tirer de conclusions trop générales de données chiffrées prises individuellement sans une
analyse préalable des conditions dans lesquelles elies avaient été recueillies et transmises et
il préférait a juste titre utiliser des séries cohérentes. Ashtor, fin connaisseur de 1’époque
mamelouke, commit quelques imprudences quand il voulut utiliser dans une histoire sérielle
des faits économiques, souvent aberrants, rapportés dans des chroniques concernant ’époque
antérieure aux Croisades.

Récemment, de nouvelles orientations de recherche, analysant les modalités de légitima-
tion et d’exercice du pouvoir politique dans 1’Islam, sont apparues dans I’historiographie
israélienne; quoique les conclusions soient parfois orientées vers une fin plus polémique et
politique que scientifique, ces études paraissent prometteuses parce qu’elles s’appuient sur
des analyses rigoureuses du vocabulaire et des concepts formulés.

Boaz Shoshan ouvre I’ouvrage par une étude d’histoire sociale du vétement, notamment
des bonnets et des turbans portés par les souverains arabes. Construit selon une problématique
braudelienne, 1’article est solidement documenté et convaincant. Pourtant 1’auteur, excellent
numismate, devrait reconnaitre que la monnaie d’argent de “Abd al-Malik, (fig. 1 p. 43, d’un
tout autre registre que la figure 2) est d’une inspiration si directement sassanide (comparer
R. Ghirshman, Parthes et Sassanides, 1962, fig. 289 et 294, 324) qu’elle parait peu probante
pour rendre compte de la coiffure réelle d’un souverain islamique. Par ailleurs, et cela va
dans le sens de sa thése, aux IV® et V© siécles de 1’Hégire, les rebelles, condamnés & une
peine infamante, étaient promenés sur des dromadaires, accompagnés de singes qui les
fouettaient et on posait sur leur crane des galansuwa comme pour se moquer de leur prétention
a un pouvoir royal. Enfin, les descriptions trés détaillées du vétement de I'Imam fatimide
al-Zahir rapportées par al-Musabbihi qui n’ont pas, 4 ma connaissance, été utilisées par les
historiens du vétement, lui permettraient d’élargir son enquéte.

BCAI 7 (1991) Kedar (B.Z.) & Udovitch (A.L.) (éd.): The Medieval Levant Studies in Memory of Eliyahu Ashtor (1914-1984), recensé par Th. Bianquis
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

122 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 7

Il est également question de vétements dans I’article que E. Kohlberg et B. Kedar consacrent
a un médecin melkite, Ya'qub b. Siglab, qui fut médecin de I’hépital fondé par Saladin a
Jérusalem et qui mourut & Damas en 1228, Ils s’appuient sur une imposante bibliographie,
arabe et occidentale. ils analysent les termes arabes kiifiyya, tahfifa, malita, gubba, baqyar, gaba’,
Sarbis, utilisés pour désigner les diverses piéces du costume médical tant franc qu’oriental.

B. Figliuolo publie une lettre italienne de 1472 narrant Pentrée triomphale de I’armée
mamlouke a Damas aprés sa campagne victorieuse en Albistan. On y trouve une description
trés précise des équipements et des uniformes de la cavalerie.

A.L. Udovitch part d’un dossier d’archives civiles tirées de la Geniza, qui décrit les
activités d’un négociant juif du XI°® siécle, Nahray ben Nissim, sur lequel les chroniques
musulmanes sont muettes. Cet homme était en relation d’affaires avec un haut fonctionnaire
d’Alexandrie, qui doit apparaitre dans l'histoire officielle mais dont le nom n’est pas révélé
dans ces piéces. Le probléme de I’écriture d’une histoire privée, fondée sur le dépouillement
des archives, réduites & la secule Geniza pour 1’époque fatimide, et d’une histoire publique,
fondée sur I’exploitation des chroniques, est ainsi clairement posé. A travers la documentation
présentée, des officiers, civils ou militaires, étroitement liés a des commergants semblent user
de leur influence dans I’Etat pour éviter a leurs protégés de payer telle taxe ou tel droit.
Aucun probléme de conscience ne pouvait troubler les fonctionnaires musulmans, toutes ces
taxes étant illégales aux yeux des connaisseurs de la loi coranique, ni a fortiori les fonction-
naires chrétiens et juifs. Par ailleurs, des chroniqueurs musulmans, Musabbihi, Ibn al-Qalanisi,
Magqrizi, par exemple, mentionnent parfois dans 1’inventaire aprés décés d’un dignitaire
militaire, 1’existence de créances ou de dettes, portant sur des dizaines ou des centaines de
milliers de dinars, les liant & des marchands. La haute hiérarchie militaire entretenait donc
avec le grand négoce des rapports financiers étroits dont on ne saisit pas exactement l¢
mécanisme. Dans sa conclusion, A.U. montre que si les marchands ne pouvaient pas dire
«1’Etat, c’est moi ”’, ils ne pouvaient prétendre non plus que “I’Etat est contre moi’’
puisqu’il y avait toujours des accommodements possibles. Cela se rapproche de ce que j’ai
qualifié pour la méme époque de ¢ pouvoir oblique des élites civiles »’. L’étude d’Udovitch
souléve donc un nouveau coin du voile et ouvre une voie a explorer. Une analyse de pratiques
actuelles dans la région permettrait de mettre en évidence des paralléles.

L’article de Y. Lev. ““ Persecution and Conversion to Islam in Eleventh Century Egypt ”,
peut-étre novateur sur le judaisme sous al-Hakim, n’apporte rien de neuf sur les rapports
entre musulmans et chrétiens, sujet traité & maintes reprises depuis Silvestre de Sacy. Y.L. recourt
a la technique des emprunts discrets et présente au public anglophone des informations dont
nombre sont glanées dans des publications antérieures en langue francaise. L’auteur cite
directement les références aux textes arabes qui y étaient données en note, en oubliant de
mentionner I'auteur et le titre des articles parus dans le BEO, les Annales Islamologiques, le
JESHOQ, 1’Histoire, les Africains dans lesquels ils les a puisés. Dans des articles précédents,
Lev démarquait déja de trés prés des travaux parus quelques années plus tot en frangais.
Comme par ailleurs, on ne trouve aucune réflexion novatrice sur les motifs amenant les
sunnites 3 manifester particuliérement a Ia fin du X° et au début du XI° siécle des sentiments
d’hostilité & 1’égard des dhimmis, cet article me semble inutile.

BCAI 7 (1991) Kedar (B.Z.) & Udovitch (A.L.) (éd.): The Medieval Levant Studies in Memory of Eliyahu Ashtor (1914-1984), recensé par Th. Bianquis
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 123

Joseph Drory reprend et développe les travaux d’Henri Laoust et d’Emmanuel Sivan sur
les réfugiés palestiniens hanbalites installés & Damas a la suite des exactions subies dans la
région de Naplouse de la part d’un seigneur franc. Il apporte une liste détaillée de ceux qui, en
plusieurs groupes successifs, se sont installés a la Mosquée Abi Salih puis sur le flanc de la
montagne, au-dessus de Damas, quartier qui, depuis lors, porte le nom de Salihiyya, et ou ’on
peut visiter entre autres la trés sereine mosquée d’al-Hanébila. L’article est bien documenté, si
ce n’est que 'auteur n’a pas suffisamment utilisé Ibn “Asakir, contemporain de ces événements
et qui apporte sur certains personnages ou sur leurs ascendants des précisions intéressantes.
Il n’a pas évoqué le martyr sunnite Ibn al-Nabulsi et les Akuwah Baniyds, haut lieu de la
résistance aux Fatimides, (dnnales Islamologiques, 1973) ni ‘Abd al-Gani ibn Sa‘id qui, 'issu
du méme milieu, se rallia aux Fatimides. La lutte entre a¥‘arites et hanbalites, engagée a
Damas depuis le début du XI° siécle (voir BEO, XXVI, 1973, 199-201), se compliqua au début
du XII® siécle d’une opposition entre $afi‘ites et hanafites, et Parrivée des futurs fondateurs
de Salihiyya changea encore une fois I’équilibre des forces a I'intérieur du sunnisme a Damas.
Enfin, aprés les Croisades, I’influence du hanbalisme a été beaucoup plus faible dans une ville
comme Jérusalem qu’avant celles-ci.

Les articles suivants qui constituent la plus grosse part de I’ouvrage traitent soit de I’époque
ayyoubide, soit de 1’époque mamlouke. Ils sont abondamment documentés, car on dispose
alors de fonds d’archives importants en Occident, permettant d’écrire une histoire économique,
solidement fondée. John Pryor détaille les approvisionnements et le matériel de guerre variés,
fournis, de 1265 a 1284, par la Sicile & la Terre Sainte grice & des navires affrétés par des
marchands privés ou par des ordres militaires.

Catherine Otten-Froux analyse le réle de 1’Aias, ‘“grand port de Petite Arménie >’
abritant de nombreux marchands italiens, dans un commerce complexe entre ’Egypte, la
Syrie, I’Anatolie, Chypre, I’Italic et la Catalogne, en 1274, 1277 et 1279. Malgré le blocus
décrété par ’Eglise, Egypte et Syrie importent du bois, du fer et de ’étain. A part cela, on
échange en tous sens des céréales, des fibres textiles et des étoffes, des épices et des marchandises
diverses. L’étude comporte d’intéressantes indications sur les pratiques financiéres trés
différenciées au service d’un commerce principalement de cabotage.

Michel Balard tente d’identifier plus précisément les épices apparaissant dans les picces
d’archives. Il devrait orienter sa recherche vers des textes arabes médiévaux auxquels il pourrait
avoir accés car ils ont été publiés et traduits en frangais; traités de fiscalité et d’agronomie,
de magie, de médecine et de pharmacie, calendriers d’agriculteurs ou de marchands et consulter
sur cette nomenclature ’érudit Yasuf Ragib (Ragheb).

Reuven Amitai, dans une courte note, précise avec finesse la signification de divers termes
arabes, qdsid/qussad, mundsih, nusahd’, nussah, mukdtib, ‘ayn[uyiin, gasis/gawasis, arbab
al-ahbar, désignant soit les espions mongols, souvent déguisés en fagir, soit les agents
de renseignements travaillant pour les Mamlouks, qui les pourchassaient et qui trans-
portaient des dépéches secrétes, mulattaf, tiches pour lesquelles ils recevaient des gages,
Sawamik.

Benjamin Arbel traite du négoce vénitien installé a Acre, en utilisant huit lettres datées
de 1471 et 1472. 1l en tire surtout une description topographique de la ville d’Acre et restitue

BCAI 7 (1991) Kedar (B.Z.) & Udovitch (A.L.) (éd.): The Medieval Levant Studies in Memory of Eliyahu Ashtor (1914-1984), recensé par Th. Bianquis
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

124 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 7

le fonctionnement des diverses institutions administratives, fiscales et commerciales qui y
fonctionnaient 3 cette époque.

D. Abulafia rapporte les étapes de I’entrée en scéne, aux XIII® et XIV® siécles, dans les
échanges orientaux, des petites nations ou cités d’Italie, de France méridionale et de Catalogne,
aux cOtés des géants commerciaux qu’étaient Venise, Génes et Pise. Cette derniére, déja sur
son déclin, offrait ses services aux marchands de San Geminiano, Sienne ou Florence. Grice
a cette densification du commerce, des denrées locales comme le miel de Provence s’imposaient
au gofit des Egyptiens. Aux exportations européennes de produits de consommation,
correspondaient des importations venant d’Orient, de * matiéres premiéres *’, coton, alun,
utiles aux ateliers locaux.

L’ouvrage dans son ensemble donne une image contrastée et vivante de I’ouverture du
monde oriental au commerce avec I’Occident. On aurait aimé un article consacré au probléme
du circuit des métaux précieux et de la balance financiére de ces échanges, probléme bien
posé par Claude Cahen dans Orient et Occident du temps des Croisades et jamais résolu a
ma connaissance.

Thierry BIANQUIS
(Université Lumiére — Lyon II)

Muhammad ‘Adnan AL-Badit, Ndhiyat Bani Kinana (Samali I-Urdunn) fi l-qarn al-"asir
al-higri | as-sadis “asar al-miladi. *Amman, 1989, 207 p., 1 carte et 10 tableaux dans
le texte.

— — Daftar mufassal hass Amir Liwa’ al-Sam [Tapu Defteri 275] 958 H | 1551-1552.
‘Amman, 1989. 142 p., 5 tableaux et 4 ill. dans le texte.

—— et Niifan Raga AL-HAMOD, Daftar mufassal nahiyat Marg Bani “Amir wa tawabi‘iha
wa lawahiqiha al-lati kanat fi tasarruf al-Amir Tarah Bay, sana 945 H |/ 1538.
‘Amman, 1989. 114 p., 1 carte, 5 tableaux, 1 ill. dans le texte.

— — Daftar mufassal Liwa’ al-Laggin [Tapu Defteri 181 sana 1005 H | 1596, ‘Amman,
1989. 143 p., 1 carte, 6 tableaux dans le texte, 7 ill.

Ces publications par I’Université de Jordanie de recensements ottomans du XVI¢ siécle
portent sur des régions essentiellement rurales de la Jordanie actuelle. Elles sont dues 2
Iinitiative de M. Bahit, historien et vice-président de cette Université, qui connait bien ce
type d’archives sur lesquelles il travaille depuis de nombreuses années. Les documents en
osmanli sont donnés en fac-similé, ce qui permet de se rendre compte que leur lecture n’est
pas aisée et que I’identification des toponymes, notamment dans la *transcription >> des
scribes, est difficile et nécessite une bonne connaissance de la géographie locale. Les traductions
du ou des textes sont proposées généralement en regard de D’original, des cartes localisent
les toponymes identifiés, et les données brutes des documents (nombre de foyers, imp6ts sur
les productions agricoles, revenus des waqfs ....) sont reprises dans des tableaux, ce qui

BCAI 7 (1991) Kedar (B.Z.) & Udovitch (A.L.) (éd.): The Medieval Levant Studies in Memory of Eliyahu Ashtor (1914-1984), recensé par Th. Bianquis
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



