1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 115

et de leurs cadis est trés succincte : trois paragraphes (cf. « La haute judicature a 1’époque
almoravide en al-Andalus », in al-Qantara, vol. VII, Madrid, 1986, p. 135-228). Quant a I’orga-
nisation du Diwan al-In3a, elle aurait mérité plus ample développement. Quelques corrections
devraient étre apportées dans la transcription des noms berbéres : celui de la mére de Yasuf
b. Tasfin, Tin Izmaren au lieu de Tindyazdmarin (p. 21) et Muhammad b. Tinagmar et non
Tnigmar (p. 51). L’auteur prétend (p. 28) que le mouvement almoravide se fondait a 1’origine
sur le gihad, cette notion ne sera prise en compte qu’avec le contact andalou, la devise des
Almoravides étant dés les origines : « Propager la Vérité, réprimer 1’injustice, abolir les impdsts
illégaux » (al-Bakri, Description de I’Afrique septentrionale, Paris 1965, p. 311). L’ceuvre de
longue haleine des fagihs andalous au Magrib n’est pas mise en valeur : silence sur le role
d’Abli Bakr Muhammad b. al-Hasan al-Muradi al-Hadrami al-Qayrawani, auprés d’Abii Bakr
b. ‘Umar 4 Agmat (cf. « Vies et morts de al-Imam al-Hadrami», in Arabica XXXIV, 1987,
p. 48-79) et des grands cadis de Cordoue, Séville, Grenade et Murcie.

Vincent LAGARDERE
(Université de Bordeaux 11I)

Halil Ibrahim AL-SAMARANI, ‘Aldqat al-murabitin bi-l-mamalik al-isbaniyya bi-I-Andalus
wa bi-l-duwal al-islamiyya. Bagdad, Man8irat Wizarat-al-taqafa wa-l-i'lam, 1986. 461 p.

Cet ouvrage, d’une grande densité, analyse les relations politiques, sociales et culturelles
échangées entre les Almoravides et leurs voisins andalous, chrétiens ou musulmans, d’Ifrigiya
et du Moyen-Orient. Divisé en quatre grands chapitres, ’auteur débute par I’étude des
relations des rois de Taifas avec les royaumes chrétiens d’Espagne et les Almoravides jusqu’en
479 H/1086, date de I’entrée de ceux-ci en Andalus. Ce premier chapitre (p. 14 a 132) comprend
quatre parties. Un premier tableau brosse 1’aspect général d’al-Andalus a I’époque des rois
de Taifas, reprenant 1’histoire de ce pays a ses débuts. Un deuxiéme tableau présente 1’état
des royaumes espagnols durant les cinquiéme et sixieme siécles de 1’Hégire, par plusieurs
touches concises sur les royaumes de Navarre, d’Aragon, de Castille et de Léon, du Portugal
et de Barcelone. Le troisiéme tableau détaille les relations des rois de Taifas avec les royaumes
espagnols jusqu’en 478 H, veille de l'intervention almoravide. Sont exposés les liens noués
entre le royaume de Dénia, les iles orientales des Baléares et les royaumes chrétiens d’Espagne,
ainsi que ceux des royaumes de Saragosse, Séville, et Valence. L’auteur posséde une fort bonne
connaissance des sources historiques arabes relatant ces événements. On pourrait peut-étre
regretter qu’il ne tienne pas suffisamment compte de la situation sociale, en particulier pour
Valence, a la veille de I’intervention almoravide. Ibn Hayyan se montre en effet profondément
étonné et choqué par ““le bouleversement de la situation sociale ’” et le renversement des
valeurs qui, a la faveur de la fitna, fit parvenir de ¢ vils esclaves affranchis *’ au sommet du
pouvoir et de I’opulence a Valence (cf. A.L. de Prémare et P. Guichard, ‘“ Croissance urbaine
et société rurale a Valence ... »’, Revue de I’Occident musulman et de la Méditerranée, 31,
1981, p. 15 a 30), et par I’accroissement de I’aggravation de la condition des paysans levantins

BCAI 7 (1991) al-Samarani (H.l.): ‘Alagat al-murabitin bi-l-mamalik al-isbaniyya bi-I-Andalus wa bi-I-duwal al-islamiyya, recensé par V. Lagardére
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

116 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 7

écrasés de charges fiscales. Les mémes réserves pourraient é&tre faites au sujet des relations des
royaumes de Badajoz, Grenade et Toléde avec les royaumes espagnols avant la chute de
Toléde en 478 H/1085.

Le quatriéme tableau présente les relations des rois de Taifas avec les Almoravides en
478 H et 479 H, précédées d’un exposé des ambitions d’Alphonse VI roi de Castille, sur les
royaumes de Valence, Séville, Badajoz, Alméria et Saragosse, devant entrainer l’intervention
almoravide en Andalus et la prise de Ceuta.

Le deuxiéme chapitre (p. 133 & 283) analyse les relations politiques entre les Almoravides
et les royaumes espagnols. Une premiére partie décrit le gihdd commun des Almoravides et
des rois de Taifas contre les royaumes chrétiens au cours des années 479 H a 483 H, de la
premiére traversée de Yusuf b. Taifin, & la bataille de Zalliqa (pour plus de détails cf.
V. Lagardére, Le vendredi de Zallaga, 23 octobre 1086, éd. L’Harmattan, 1989, 239 pages),
du siége de la forteresse d’Alédo a la deuxidme traversée des Almoravides en 481 H/1088.
La deuxiéme partie est consacrée a la condamnation des royaumes de Taifas et a4 I’entreprise
d’unification d’al-Andalus sous l’autorité almoravide. L’auteur nous expose les divisions
profondes des rois de Taifas, leur retour a la politique d’alliance et de tribut avec Alphonse VI
de Castille et le réle prépondérant des jurisconsultes dans leur éviction du pouvoir, avant la
troisiéme traversée des troupes almoravides en 438 H /1090. Cette date marque les débuts
du détronement des rois andalous. Vu ses relations avec les royaumes chrétiens, le prince de
Grenade devait abandonner son royaume a 1’Almoravide en 483 H. Celui de Séville, pour les
mémes causes, était annexé en 483 H - 484 H, ainsi que le royaume d’Alméria, dont 1’auteur
expose les relations avec les royaumes chrétiens de 481 H a 484 H; Murcie en fawwal 484 H
et Badajoz en 488 H devaient connaitre le méme sort. Quant au royaume de Valence, I’auteur
nous expose plus en détails ses relations avec les royaumes espagnols, de 489 H a 495 H,
rappelant les premiers contacts a 1’époque du cadi Ibn Gahaf al-Ma‘afiri, de 485 H a 487 H,
avant la troisiéme période du gouvernorat du Cid et de sa femme Chiméne, de 492 H a 495 H,
précédant 1’entrée des Almoravides a Valence. Un bref exposé des relations de 1’émirat
d’al-Bant et de Santamariya al-Sarq avec les royaumes chrétiens, avant leur conquéte par
les Almoravides en 496 H /1102, précéde I’histoire du royaume de Saragosse au cours des
années 479 H a 503 H, date de son intégration & I’empire almoravide.

Seule la description de la conquéte et de 1’administration des Baléares par les Almoravides
aurait mérité plus ample développement. Une lettre d’Abii-1-Qasim b. al-Gadd, provenant du
Diwan de “Ali b. Yusuf b. Tasfin & Marrakech, datée du 20 ou 21 rabi* I 510 H/ 2 ou 3 aoit
1116, nous informe, & l’occasion de la nomination d’un gouverneur de Mayorque, sur les
premiéres années du gouvernorat almoravide. Mubasar gouvernera les iles orientales du
vivant de Yasuf b. Tasfin et au cours des premiéres années de 1’émirat de “Ali b. Yasuf
b. Tasfin jusqu’en 508 H/1114. Cette année-la eut lieu I’expédition mise sur pied par les
royaumes chrétiens associés aux Pisans et Génois, sous le commandement du gouverneur de
Barcelone a la téte d’une flotte de 300 galéres. Ibiza fut assiégée. Le gouverneur de l’ile,
Abunazare, essaya de s’opposer 4 eux jusqu’a sa chute. Les assaillants se dirigérent alors vers
Mayorque, ou ils porterent le sicge. Mubasar b. Sulayman les affronta et demanda des secours

BCAI 7 (1991) al-Samarani (H.l.): ‘Alagat al-murabitin bi-l-mamalik al-isbaniyya bi-I-Andalus wa bi-I-duwal al-islamiyya, recensé par V. Lagardére
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 117

a ‘Ali b. Ydisuf. Sa lettre fut transmise par le ¢a’id almoravide Abi *Abd Allah b. Maymiin,
qui avait pu sortir en secret du port a bord de son bateau. Mubagar, malade, mourut durant
le siége de dix mois; un de ses proches, Abii-I-Rabi‘a Sulaymin (Burabé pour les sources
chrétiennes), le remplaga. Les chrétiens s’emparaient malgré tout de lile le 7 di-l-ga‘da
508 H /3 avril 1115. *Ali b. Yusuf accéléra I’équipement d’une flotte composée de 300 galéres,
dont il confia le commandement au ga’id almoravide Tbn Téfratust qui pénétra dans ’ile en
509 H/1115-1116. La fin de cette lettre nous informe sur la nécessité pour le gouverneur de
I’fle de posséder une marine, alors que la résidence du commandement de la marine andalouse
se trouvait & Dénia. (Cf. Mahmad ‘Ali Makki, Wata’ig, in R.LEIM. 1959-1960, VII-VIII,
p. 157 2 163 et 185-186 (texte de la lettre)). Entre 509 a 520 H, Waniir b. Abi Bakr al-Lamtani,
suite & une révolte, fut couvert de chaines et renvoyé a I’émir almoravide qui nomma 2 sa
place Muhammad b. ‘Ali b. Ganiya.

La troisiéme partie du deuxiéme chapitre détaille le gihad des Almoravides contre les
royaumes chrétiens d’Espagne de 438 H 4 542 H. Tl leur fallut affronter les troupes castillanes
et 1éonaises au cours de la bataille d’Uclés, le royaume du Portugal et celui de Barcelone,
lors de la rencontre de Congost de Martorell, ainsi que 1’Aragon et la Navarre en subissant
la conquéte de Saragosse et la bataille du Cutanda en 514 H. La grande expédition d’Alphonse T
le Batailleur en 519 H /1125 & travers I’Andalousie aurait mérité plus ample développement.
L’auteur, malgré sa sagacité n’a pas consulté les fatwas portant sur les conséquences de cet
événement (cf. ““ Communautés mozarabes et pouvoir almoravide en 519 H / 1125 en Andalus >,
Studia Islamica, LXVII, 1988, p. 99 a 119).

Dans la quatriéme partie, ’auteur aborde la révolte des populations andalouses contre
les Almoravides et la fin de leur emprise sur cette terre. Tout a commencé avec la révolte
d’Tbn Qasi et de ses Muridin (cf. *“ La Tariqa et la révolte des Muridiin en 539 H /1144 en
Andalus *°, Revue de I’Occident musulman et de la Méditerrande, 35, 1983, p- 157 a 170).
Vint ensuite la rébellion de Cordoue, Sari§ et Qadis, étendue 2 la région d’Alméria et de
Valence et a tout le Sarg d’Al-Andalus.

Le troisiéme chapitre (p. 285 a 348) traite des relations politiques entre les Almoravides
et les états musulmans. L’auteur consacre la premiére partie aux relations des Almoravides
avec les Emirats du Magrib al-Aqsa : leurs expéditions militaires contre les tribus Gumara du
Rif, les seigneurs de Ceuta et Tanger; les affrontements avec les Bargawita toujours insoumis
a la fin de I’Emirat almoravide (pour un exposé plus détaillé, consulter : Mohammad Talbi,
“ Hérésie, acculturation et nationalisme des Berbéres Bargawita *°, in Actes du premier congreés
d’étude des cultures méditerranéennes d’influence arabo-berbére, Alger, 1979, p. 217 a 233),
les états zénétes et les Bagaliyya. En deuxiéme lieu sont abordées les relations des Almoravides
avec les Etats des Bani Manad, d’une part les échanges politiques avec I’émirat des Bani
Hammad d’Algérie, d’autre part les relations politiques avec 1’émirat ziride de Tunis.

Les relations des Almoravides avec le Califat abbasside font I’objet de la troisiéme partie.
Marquées par I’'ambassade d’Aba Bakr b. al-‘Arabi et de son pére en faveur de la reconnais-
sance de I’émirat almoravide, I’obtention d’un rescrit califien entérinant 1’obédience abbasside,
les échanges de lettres avec Gazili et Abii Bakr al-Turtdi$i, elles devaient se concrétiser par

9 A

BCAI 7 (1991) al-Samarani (H.l.): ‘Alagat al-murabitin bi-l-mamalik al-isbaniyya bi-I-Andalus wa bi-lI-duwal al-islamiyya, recen_sé par V. Lagardere
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

118 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 7

une expédition maritime mise sur pied en 499 H par Yasuf b. Tasfin, composée de 70 navires,
destinée 3 venir combattre la Croisade, mais qu’un naufrage devait anéantir. Ce dernier
événement a échappé a notre auteur (cf. A. Huici-Miranda, ¢ Un fragmento inedito de Ibn
‘Idari sobre los Almoravides °, Hespéris — Tamuda, vol. II, fasc. 1, 1961, p. 65).

La quatriéme partie traite des relations des Almoravides avec I’Etat fatimide d’Egypte,
faisant D’historique de I’implantation des Fatimides en Ifrigiya et relatant 1’épisode de
I’assassinat d’Abi Bakr ‘Atig b. ‘Imrin b. Muhammad al-Raba‘l de Ceuta, lors de son
voyage de retour de Bagdad a son pays, alors qu’il transportait des lettres d’al-Mugqtadi bi-llah
adressées 3 1’émir du Magrib (cf. G. Vajda, * L’aventure tragique d’un cadi maghrébin en

Egypte fatimide *’, Arabica, 1968, XV, p. 1 4 5).

Dans le quatriéme chapitre (p. 349-424), I’auteur aborde les relations culturelles, sociales
et économiques tissées entre les royaumes chrétiens d’Espagne et les Etats musulmans au
cours de cette époque. Les relations scientifiques, littéraires et philosophiques entre le Magrib
et al-Andalus, analysées dans une premiére partie, sont marquées par le passage des grands
katibs andalous au service de I’Almoravide et les nombreux voyages d’étude effectués par les
savants maghrébins en Andalus. Si la philosophie n’a pas droit de cité dans 1’entourage de
P’émir almoravide “Ali b. Yasuf b. Tasfin, Saragosse, sous 1’autorité des Banii Had (438-
473 H / 1047-1081), devient la protectrice des philosophes et de la philosophie. Le Magrib
al-Agsa voit l'introduction du kalam et des sciences religieuses par Abii Bakr Muhammad
b. al-Hasan al-Hadrami, I’un de ces grands fagihs qui structura ’empire almoravide. Un large
fossé devait se creuser entre la tolérance d’un Ydasuf b. Tasfin, ami de Gazali et des hommes
de science, et son fils ‘Ali, promoteur des autodafés successifs de 'Jhya ‘ulim al-din et des
persécutions des milieux soufis. Cette période almoravide vit naitre un épanouissement de la
vie économique et des échanges entre le Maghreb et al-Andalus (objet de la deuxiéme et
troisi¢me parties), s’exprimant dans un art digne d’enrichir la civilisation musulmane
(quatriéme partie).

Voild donc un beau panorama fort détaillé de tout ce qui a pu faire et défaire la grandeur
de cette confédération de Sanhdga—Lamtiina, venue soigner un islam andalou moribond,
prét a succomber aux assauts de la Reconquéte.

Vincent LAGARDERE
(Université de Bordeaux I1l)

Guillermo GozALBES Busto, Al-Mandari, el granadino, fundador de Tetudn. Grenade,
1988. 310 p.

Les spécialistes de I’histoire du nord marocain connaissent D’existence d’Al-Mandari, le
fondateur de Tétouan, mais jusqu’a présent aucune monographie aussi compléte n’avait été
consacrée A ce personnage originaire de Grenade, devenu marocain sans avoir abandonné
ses liens avec I’Andalousie. C’est une partie de 1’histoire du Maroc septentrional de la

BCAI 7 (1991) al-Samarani (H.l.): ‘Alagat al-murabitin bi-l-mamalik al-isbaniyya bi-I-Andalus wa bi-I-duwal al-islamiyya, recensé par V. Lagardére
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



