106 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 7

en fait, il était entendu que « bien des recherches sur la vie religieuse en Islam, pour intéressantes
qu’elles soient, s’attachent trop souvent & son aspect exclusivement mystique, assez marginal
en somme » (p. 13) : méme si I’on adopte ce point de vue, que le mode d’expansion de 1’Islam
dans le monde de cette époque, et aprés, semble contredire, cela justifiait-il que la présentation
de la vie religieuse, dans une ville ot Ibn ‘Arabi vient alors achever son ceuvre, ne pose pas
de fagon plus fondamentale le probléme du rdle grandissant de la mystique?

Ecarter de 1’appréciation sur la vie religicuse & Damas tous ceux qui « sortent un peu de
Pordinaire » (p. 406), comme Ibn ‘Arabi, les Bani Qudima et les Bani Taymiyya, pour la
raison que ces gens ne sont a8 Damas que depuis peu de temps, et qu’ils ne sont pas de Damas
(mais qui est de Paris?), et leur préférer Nawawi comme authentique représentant du vrai
Damas, n’est-ce pas refuser de voir qu’une « métropole islamique » dés cette époque — qui
n’était pas nécessairement de déclin — attirait dans ses madrasas des hommes de savoir venus
de tous les horizons, et que les problémes qu’ils posaient i ces sociétés tranquilles allaient se
révéler fondamentaux parfois jusqu’a nos jours? Et ce quotidien d’un « tissu religieux tradi-
tionnel » (p. 407), qu’on peut préférer aux grands débats qui n’ont pas troublé les 4mes picuses,
suffit-il & occulter les remous que connajt nécessairement la vie d’une métropole islamique?

Mais on répondra que ces témoignages ont de toute fagon leur vertu, et qu’il est admirable
que L. Pouzet Ies ait recueillis et nous les ait livrés. Cette riche documentation s’ajoute a I’impres-
sionnant recensement des productions des écoles juridiques, A 1a présentation du cadre institutionnel
et de son inscription dans le cadre urbain, pour faire de ce livre désormais une référence obligée.

Jean-Claude GARCIN
(Université de Provence)

Derryl N. MACLEAN, Religion and Society in Arab Sind. Leyde, E.J. Brill, Monographs
and Theoretical Studies in Sociology and Anthropology in Honour of Nels Anderson
n® 25, 1989. In-8°, [x] + 191 p., biblio., index.

Cette version remaniée d’une thése soutenue a l'université McGill de Montréal traite des
tout débuts de I'islamisation du sous-continent indien; I’implantation arabe dans la province
du Sind (actuel Pakistan) depuis sa conquéte en 711 par un gouverneur omeyyade, en passant
par les dynasties sunnites puis I’Etat ismaélien de Multan, jusqu’a la conquéte de ce dernier
au début du XI° siécle par les Ghaznévides qui marqua la fin de I'influence arabe au profit des
Turcs qui allaient désormais dominer 1’Inde.

Ce travail est profondément novateur par son contenu et par sa méthode. Il reprend a zéro
Ihistoire encore mal connue de cette période, mettant & jour de nouvelles sources et faisant des
rapprochements entre des sources jusqu’ici étudiées séparément : ouvrages arabes et persans
sur ’histoire, la géographie, les biographies; données archéologiques... Sa méthodologie est
sophistiquée. Pour I’historiographie d’abord : il passe au crible les présupposés des historiens
occidentaux et surtout — c’est I’'un des aspects les plus intéressants de ce travail — des historiens
musulmans indo-pakistanais écrivant en ourdou et en anglais, montrant comment on peut
traiter les documents sur des bases plus saines qu’on ne I’a fait jusqu’ici. Cette méthode se

BCAI 7 (1991) Maclean (D.N.): Religion and Society in Arab Sind, recensé par M. Gaborieau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 107

recommande surtout pour sa dimension sociologique (I’ouvrage est publié dans une collection
de sociologie) : critiquant les préjugés courants sur la nature des sociétés hindoue, bouddhiste
et musulmane, il batit une vue plus réaliste de ces sociétés et traite des problémes de conversion
beaucoup plus finement qu’on ne 1’a fait jusqu’ici. Finalement cet ouvrage est plus intéressant
encore pour sa méthode que pour son contenu : I’implantation arabe dans le Sind n’est pour
Iauteur qu’une étude de cas parmi d’autres possibles sur laquelle il teste des hypothéses de
portée beaucoup plus générale.

La premiére partie, « Les non-musulmans au Sind a 1’époque de la conquéte » (p. 1-21),
identifie, comme étape indispensable & I’étude de la conversion, les traditions religicuses alors
vivantes : les travaux précédemment publiés parlaient trop vaguement d’hindouisme et de
bouddhisme, sans repérer d’ailleurs précisément la ligne de démarcation entre les deux commu-
nautés et les affiliations sectaires précises. L’auteur démontre ici que le Sind du VIII® présentait
une configuration trés spécifique : d’une part, le bouddhisme du Petit Véhicule (alors que le
grand véhicule gagnait le reste de 1’Inde) de la secte des Sammitiyya dominait la population
urbaine (350 monastéres sur 450) et contrdlait le commerce international. Le secteur rural était,
d’autre part, aux mains des hindous de la secte shivaite des Pafupata (235 temples sur
273) hautement hétérodoxe. (Incidemment, voir p. 114-118, si I’on veut trouver une origine
indienne a la tendance malamatiyya du soufisme, c’est du coté de cette secte que les ressemblances
sont les plus convaincantes.)

La seconde partie, « Conquéte et conversion » (p. 22-82), constitue le centre de gravité de
I’ouvrage. L’auteur reprend dans le détail I’histoire de la conquéte puis de la politique militaire
et religieuse des gouverneurs arabes qui devinrent progressivement des dynastes indépendants.
Il aborde ensuite son premier grand centre d’intérét : le processus de conversion dont il donne
une explication convaincante fondée, non plus comme on le fait depuis T.W. Arnold !, sur
Iattrait d’un prétendu égalitarisme de P’islam ou d’autres théories baties a priori. S’appuyant
sur des indices historiques précis, il met en évidence les motivations socio-économiques qui
recoupent a la fois les différences de classes et les différences d’affiliations religieuses : 1’islam
n’a attiré que les marchands bouddhistes des villes engagés dans le commerce international et
directement soumis & la concurrence des marchands arabes; la société rurale, dominée par une
aristocratie qui avait fait sa soumission aux conquérants musulmans et qui relayait leur autorité
au niveau local, resta hindoue et conserva le systéme des castes avec la bénédiction officielle
des gouvernants musulmans — qui n’avaient décidément aucun zéle égalitariste comme ’avait
déja montré Y. Friedmann.

La troisiéme partie, qui représente le second grand centre d’intérét de 'auteur, est un
remarquable exercice de prosopographie : intitulée « Les musulmans du Sind » (p. 83-125), elle
réexamine de prés et compléte I’inventaire des données des dictionnaires biographiques médiévaux
a partir desquels les auteurs indo-pakistanais avaient tiré des conclusions hétives souvent
erronées. Il étudie la composition de 1’élite musulmane du Sind et son évolution. L’écrasante
majorité (85 %) des savants sunnites mentionnés dans les sources sont des traditionnistes

1. Thomas W. Arnold, The Preaching of 1913. (La 1 éd. fut achevée en Inde 4 Aligrah
Islam, 2° éd. rév. et augm., Londres, Constable, en 1896).

BCAI 7 (1991) Maclean (D.N.): Religion and Society in Arab Sind, recensé par M. Gaborieau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

108 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 7

de l’école des Aghab al-hadit, ol notre auteur voit un prolongement des préoccupations
textualistes de la secte bouddhiste des Sammitiyya ol se recrutaient les premiers convertis a
Pislam (p. 107-110). La seconde catégorie, en ordre d’importance numérique dans les sources,
est celle des mystiques et ascétiques (18,6 %); viennent ensuite les juristes (10 %) suivis de loin
par des spécialistes de récitation coranique, des juges, des prédicateurs, des théologiens et des
philosophes. Ces données biographiques traduisent une évolution évidente : la courbe statistique
des personnages attestés atteint son sommet au IX® siécle pour décliner ensuite inexorablement;
ces données contredisent les théories courantes des historiens indo-pakistanais qui placent plus
tard 1’apogée de la culture arabe au Sind. Comme pour la conversion, ’auteur donne une
explication socio-économique de ce déclin qui a, selon lui, été entrainé par la récession du
commerce international sous les dynasties indépendantes du Sind; et non, comme on 1’a cru
longtemps, par la pression des ismaéliens qui a été en fait exercée beaucoup plus tard (p. 157).
L’élite musulmane comprenait aussi des chiites et une communauté kharijite qui s’est éteinte
dans le sous-continent.

Le chiisme, lui, avait un long avenir au Sind et sur toute la cdte occidentale de I’Inde
comme le montre la quatriéme partie, « L’ismaélisme dans le Sind arabe » (p. 126-153). Le X°©
siécle vit la montée de la propagande ismaélienne au Sind et finalement la création d’un Etat
ismaélien ayant sa capitale 3 Multin et rendant allégeance au calife fatimide. Cette bréve
exposition de la phase finale du pouvoir arabe au Sind renouvelle notre interprétation des débuts
de ’ismaélisme en Inde; elle montre aussi comment, en contradiction avec I’orthodoxie sour-
cilleuse des premiers gouvernants sunnites, les chefs religieux ismaéliens adoptérent dés
I’origine une politique de syncrétisme délibéré qui devait avoir une longue postérité parmi les
castes de marchands musulmans de I’'Inde occidentale. Signalons enfin une curiosité (140-141) :
une épitre druze qui atteste en 1033, donc aprés la conquéte ghaznévide de Multan, la scission
de la communauté ismaélienne en deux factions, 1’une loyale aux califes fatimides qui a sa
postérité dans les communautés ismaéliennes actuelles du sous-continent, ’autre druze qui n’a
pas eu de postérité sur le sol indien.

Ce livre dense écrit avec beaucoup de brio fait progresser I’histoire de l'islam indien. 1l
nous fait surtout réfléchir a chaque pas sur I’histoire et la sociologie de I’islam. Particuliérement
novatrice est la réflexion méthodologique sur la conversion qui compléte et souvent rend caduc
ce qui était depuis dix ans la référence de base, le livre collectif édité par Néhémia Levtzion 1;
en particulier I’ouvrage de D. Maclean conforte et compléte les suggestions précédemment faites
par Peter Hardy sur les motivations socio-économiques de la conversion a I’islam en contexte
indien 2.

Marc GABORIEAU
(C.N.R.S./E.H.E.S.S., Paris)

1. Nehemia Levtzion, éd., Conversion to South Asia: a Preliminary survey of the
Islam, New York, Holmes & Meier, 1979. Literature *°, Journal of the Royal Asiatic Society,

2. Peter Hardy, ¢ Modern European and 1977, p. 177-206 (reproduit dans le livre de
Muslim Explanations of Conversion to Islam in N. Levtzion cité ci-dessus).

BCAI 7 (1991) Maclean (D.N.): Religion and Society in Arab Sind, recensé par M. Gaborieau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 109

Antonio BELTRAN MARTiINEZ (dir.), Maria Jesis VIGUERA MOoLINS, Luis MOLINA
MARTINEZ et collab., Aragén en época isldmica. Vol. 3 de Historia de Aragdn
publiée par Guara Editorial, Saragosse, 1985. 22 x 28,5 c¢m, 183 p.

Bien qu’il s’agisse plutdt d’un ouvrage de vulgarisation, ou en tout cas destiné & un public
relativement étendu, que d’un ouvrage «scientifique », il a paru intéressant de rendre compte
de ce volume entiérement consacré a I’histoire de la vallée de I’Ebre 3 1’époque musulmane,
¢’est-a-dire depuis sa conquéte par les Arabo-Berbéres aux environs de 714 jusqu’a la reconquéte
chrétienne de la fin du XI® (Huesca est prise par les Aragonais en 1096) et de la premiére moitié
du XII* siécle (Saragosse est conquise en 1118, Tudela, Daroca, Calatayud au cours des deux
années qui suivent, et les derniéres places musulmanes de ’ancienne « Marche supéricure »,
dans la basse vallée de I’Ebre et les zones montagneuses situées au sud du fleuve, & la limite de
la région valencienne avant le milieu du XII° siécle). Comme de nombreuses histoires régionales
parues depuis une décennie en Espagne, celle-ci appartient 4 un genre un peu hybride. Elle est
rédigée par de bons spécialistes, universitaires ou chercheurs, qui ont fourni un texte sérieux,
assorti d’utiles indications bibliographiques bien & jour; mais destinée 4 une grande diffusion,
ce qui en a fait exclure les notes et a conduit & multiplier des illustrations en couleurs, de bonne
qualité technique, mais qui servent souvent davantage I’esthétique générale de I’ouvrage qu’elles
ne s’adaptent au texte (paysages sans grand intérét; photographies de monnaies trés insuffisamment
commentées et souvent présentées a I’envers; trés nombreuses vues des mémes monuments, qui
ne manquent pas d’intérét en clles-mémes mais se trouvent dispersées dans I’ouvrage sans
aucun rapport avec le texte). Il y a cependant quelques cartes et plans (ces derniers
malheureusement sans échelle) intéressants, ainsi que des photographies « archéologiques »
(détails d’appareils, par exemple) utilisables pour des répertoires et d’éventuelles compa-
raisons.

Le premier chapitre est un exposé, tiré surtout des géographes arabes, sur la « division
territoriale », c’est-a-dire la géographie historique de la « Marche supérieure » d’al-Andalus.
Vient ensuite une série de chapitres rédigés par Maria Jestis Viguera et relatifs 3 I’histoire de
la région a4 I’époque musulmane. Ils constituent un exposé événementiel assez complet, qui
reprend en substance, mais il ne pouvait guére en aller autrement, celui que la méme spécialiste
avait déja donné dans sa bonne synthése intitulée Aragon musulman, parue dans la collection
« Aragon » de Saragosse en 1981 &. Il n’y a donc pas beaucoup a dire sur cette présentation de
faits déja bien connus, sauf a en souligner la clarté et le caractére peut-étre plus vulgarisateur
que dans le précédent ouvrage.

Le chapitre intitulé « Société et culture dans la Marche supérieure » contient davantage
de nouveauté. Il est fondé principalement sur le dépouillement des biographies de savant
originaires des villes de la vallée de I’Ebre extraites des dictionnaires biographiques classique
d’Ibn al-Faradi, Ibn Bagkuwal et Ibn al-Abbar. Les conclusions n’apportent sans doute pas
d’indications radicalement nouvelles sur la société du nord-est d’al-Andalus, mais elles 1’éclairent
de fagon intéressante en faisant apparaitre les lignées de lettrés qui occupent le devant de la

1. Cf. Bulletin Critique n° 2 (1985), p. 339-341.

BCAI 7 (1991) Maclean (D.N.): Religion and Society in Arab Sind, recensé par M. Gaborieau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



