104 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 7

Louis Pouzer, Damas au VII’/ XIII‘ siécle. Vie et structures religieuses dans une métropole
islamique. Beyrouth, Dar el-Machreq, 1988. 17,5 X 25 cm, 527 p.

On doit saluer avec respect cette publication & Beyrouth, dans les conditions que 1’on
devine, de la thése de Louis Pouzet soutenue en 1981 devant 1’université de Lyon II, et cela
d’autant plus qu’elle est le résultat d’une longue enquéte, d’une patiente exploration des sources
de I’histoire damascéne, menée initialement pour éclairer 1’ceuvre de Nawawi, et dont 1’auteur
a retiré une multitude de faits concrets et d’enseignements sur la vie religieuse & Damas au
XIII® siécle.

La conception de 1’ouvrage apparait trés nettement. Il s’ouvre par un chapitre premier
fort important (le quart du travail) intitulé « situation du sunnisme 3 Damas », ol est retracée
I’histoire des quatre madhab pendant cette période, a la fois histoire de I’évolution de chaque
école de figh (avec un accent mis volontairement sur 1’école hanafite parce que la moins bien
¢tudiée jusqu’ici) et histoire du milieu social, des familles qui ont été le support de cette production
culturelle. C’est une étude dense, enrichie de tableaux sur la transmission du figh shafi‘ite. Il
est clair qu’il s’agit ici d’un cadre de référence fondamental. Il est suivi par la présentation du
cadre institutionnel constitué par les grandes «institutions religieuses» de Damas a cette
époque : la judicature supréme, la prédication officielle & la mosquée des Omeyyades et 1’activité
plus libre des sermonnaires (wu''dz) puis la hisba; une annexe donne la liste de ceux qui ont
exercé la fonction de hatib et de muhtasib. Le chapitre 3 consacré a 1’enseignement religieux
constitue une nouvelle étape de 1’étude : il expose le fonctionnement des madrasa-s (une carte
fort lisible en annexe en montre la répartition dans la ville, selon les madhab), les disciplines en-
seignées (avec en annexe des tableaux concernant les traditions d’enseignement de la lecture cora-
nique, et plusieurs exemples de transmission du hadith), et les courants intellectuels (kaldm, falsafa).

On pourrait penser que le chapitre qui suit (« La vie ©ascétique’ et mystique ») vient
compléter le tableau qui précéde comme le “amal rejoignant le ‘ilm. En fait, ’intention de L.
Pouzet semble différente : on a quitté ce qui constituait le cadre et les références de 1’organisation
religicuse et on entre dans des domaines sentis comme davantage en marge de la communauté.
L’¢étude des milieux et des courants, la localisation n’en sont pas moins précises, avec en annexe
une liste des zawiya. On ne s’étonnera donc pas que ce chapitre soit suivi par une présentation
du « Chiisme et mouvements sectaires » (ol sont recensés a la fois les asrdf, les chiites et les
mal-pensants). Le tableau des milieux musulmans est maintenant complet.

Une nouvelle étape de 1’étude est abordée avec « Vie religieuse et pouvoir politique ».
Ce chapitre regroupe ’examen mené d’un point de vue « religieux » de la politique intérieure
et extérieure des princes ayyiibides du XIII® siécle, de leur attitude a I’égard des Croisés, puis
des rapports tendus de Baybars avec la population et ses cadis. Ceci introduit tout naturellement
a une analyse de la mise en ceuvre de D’institution du gikdd contre les Croisés et les Mongols
(« L’Islam damascain face a 1’Occident chrétien et a ses alliés »), puis & une description des
communautés chrétiennes et juives & Damas, et a la fagon dont le « Pacte de Dimma » est
appliqué.

Le livre se clét sur un important chapitre (« Le ‘religieux vécu’ & Damas, pratiques et
réactions religieuses dans la vie quotidienne ») qui rassemble toutes les notations concrétes que

BCAI 7 (1991) Pouzet (L.): Damas au Vlle/Xllle siécle. Vie et structures religieuses dans une métropole islamique, recensé par J.-Cl. Garcin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 105

I’auteur a pu recueillir sur la pratique dévotionnelle (de la priére du vendredi au pélerinage et
au vécu du gihad), le respect des interdits, les réactions a la déviance sexuelle, I’accés au caché
par la prémonition et les songes, 1’attitude devant 1’épidémie, les peurs, la mort; une bréve
évocation de la présence féminine dans la société religieuse achéve ce riche tableau. L’auteur
conclut sur le caractére traditionnel et stable de ce milieu religieux de Damas au XIII® siécle,
ou les audaces de 1a pensée et de 1’action viennent d’hommes récemment arrivés dans la ville
(Ibn ‘Arabi, Ibn Taymiyya) chez qui on ne peut par conséquent chercher & bon droit une
des images concrétes de la « Cité musulmane » (p. 16) proposées par les théoriciens.

On ne peut qu’étre comblé par I’abondance des notations réunies (toujours parfaitement
situées par de trés importantes notes). Le livre de L. Pouzet constitue désormais un instrument
de travail indispensable pour celui qui s’intéresse a I’histoire de Damas au XIII® siécle, et une
mine de renseignements sur le vécu des musulmans de ce temps. De ce point de vue, cette étude
est incontestablement une réussite.

On doit cependant dire qu’elle suscite chez I’historien la géne qu’il éprouve chaque fois
qu’une trés riche documentation est mise au service d’une problématique qui n’en est pas issue,
mais qui lui est extérieure, ici, le probléme de savoir comment se traduisent dans les faits les
principes de la « cité idéale » (p. 408). C’est cette problématique qui conduit & regrouper sous
les rubriques : respect du « pacte de Dimma », observation des devoirs du gikad, etc., des
démarches qui s’inscrivaient peut-étre pour les contemporains dans d’autres stratégies. Est-il
évident qu’il y ait en Islam un ministére de la Parole, pour qu’on puisse rapprocher (ou est-ce
seulement pour les besoins de I’exposé?) la prédication & la grande mosquée et 1’activité des
sermonnaires (p. 131-141)? Fallait-il traiter les Sarif~s avec les Chiites et les « mouvements
sectaires », alors qu’on reconnait (p. 247) que ce sont des notables comme les autres?

Il est clair en revanche que la «cité» idéale qui a servi a établir le questionnaire est la
cité sunnite. L’échelle de valeurs a laquelle est jaugée 1’évolution historique est celle de 1’idéologie
sunnite : par exemple la présentation du réle des Seldjukides (p. 17), la politique du calife
al-Nasir et des derniers Ayyiibides (p. 264 et suiv.) !. Les témoignages qui sont utilisés pour
décrire ceux qu’on soupgonne de chiisme & Damas, et toutes les vilenies qu’on leur attribue,
sans €tre bien siir d’ailleurs que ce ne sont pas 1a de simples ragots (p. 250-251), sont des témoi-
gnages sunnites.

Et cela peut aller beaucoup plus loin. L. Pouzet dit trés bien qu’une grande partie de ses
sources sont hanbalites ou peu favorables 4 la mystique, et que ce fait, auquel il ne peut rien,
risque de conduire 4 des jugements de valeur sur la mystique en particulier (p. 208), dont il
aurait fallu tenir compte. Il ne semble pas que I’auteur ait voulu le faire 2, Dés I’introduction,

1. Dont on ne voit pas d’ailleurs pourquoi 2. La distinction technique qu’il établit 3 bon
ils auraient connu un ¢inexorable processus droit entre ¢ la vie ascétique ”’ et la ¢ mystique >’
d’extinction > (p. 267) menant sans doute au (les guillemets sont de I’auteur) n’est pas expliquée
régime mamluk que ’on ne peut que ranger et peut amener un lecteur non averti 3 se demander
parmi les époques de ¢ déclin économique >’ si L.P. a bien pris toute la distance possible a
(p. 147) conformément aux curieuses théories de I’égard de ces qualificatifs dont on ne sait s’il
J. Sauvaget. les reprend a son compte.

BCAI 7 (1991) Pouzet (L.): Damas au Vlle/Xllle siécle. Vie et structures religieuses dans une métropole islamique, recensé par J.-Cl. Garcin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

106 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 7

en fait, il était entendu que « bien des recherches sur la vie religieuse en Islam, pour intéressantes
qu’elles soient, s’attachent trop souvent & son aspect exclusivement mystique, assez marginal
en somme » (p. 13) : méme si I’on adopte ce point de vue, que le mode d’expansion de 1’Islam
dans le monde de cette époque, et aprés, semble contredire, cela justifiait-il que la présentation
de la vie religieuse, dans une ville ot Ibn ‘Arabi vient alors achever son ceuvre, ne pose pas
de fagon plus fondamentale le probléme du rdle grandissant de la mystique?

Ecarter de 1’appréciation sur la vie religicuse & Damas tous ceux qui « sortent un peu de
Pordinaire » (p. 406), comme Ibn ‘Arabi, les Bani Qudima et les Bani Taymiyya, pour la
raison que ces gens ne sont a8 Damas que depuis peu de temps, et qu’ils ne sont pas de Damas
(mais qui est de Paris?), et leur préférer Nawawi comme authentique représentant du vrai
Damas, n’est-ce pas refuser de voir qu’une « métropole islamique » dés cette époque — qui
n’était pas nécessairement de déclin — attirait dans ses madrasas des hommes de savoir venus
de tous les horizons, et que les problémes qu’ils posaient i ces sociétés tranquilles allaient se
révéler fondamentaux parfois jusqu’a nos jours? Et ce quotidien d’un « tissu religieux tradi-
tionnel » (p. 407), qu’on peut préférer aux grands débats qui n’ont pas troublé les 4mes picuses,
suffit-il & occulter les remous que connajt nécessairement la vie d’une métropole islamique?

Mais on répondra que ces témoignages ont de toute fagon leur vertu, et qu’il est admirable
que L. Pouzet Ies ait recueillis et nous les ait livrés. Cette riche documentation s’ajoute a I’impres-
sionnant recensement des productions des écoles juridiques, A 1a présentation du cadre institutionnel
et de son inscription dans le cadre urbain, pour faire de ce livre désormais une référence obligée.

Jean-Claude GARCIN
(Université de Provence)

Derryl N. MACLEAN, Religion and Society in Arab Sind. Leyde, E.J. Brill, Monographs
and Theoretical Studies in Sociology and Anthropology in Honour of Nels Anderson
n® 25, 1989. In-8°, [x] + 191 p., biblio., index.

Cette version remaniée d’une thése soutenue a l'université McGill de Montréal traite des
tout débuts de I'islamisation du sous-continent indien; I’implantation arabe dans la province
du Sind (actuel Pakistan) depuis sa conquéte en 711 par un gouverneur omeyyade, en passant
par les dynasties sunnites puis I’Etat ismaélien de Multan, jusqu’a la conquéte de ce dernier
au début du XI° siécle par les Ghaznévides qui marqua la fin de I'influence arabe au profit des
Turcs qui allaient désormais dominer 1’Inde.

Ce travail est profondément novateur par son contenu et par sa méthode. Il reprend a zéro
Ihistoire encore mal connue de cette période, mettant & jour de nouvelles sources et faisant des
rapprochements entre des sources jusqu’ici étudiées séparément : ouvrages arabes et persans
sur ’histoire, la géographie, les biographies; données archéologiques... Sa méthodologie est
sophistiquée. Pour I’historiographie d’abord : il passe au crible les présupposés des historiens
occidentaux et surtout — c’est I’'un des aspects les plus intéressants de ce travail — des historiens
musulmans indo-pakistanais écrivant en ourdou et en anglais, montrant comment on peut
traiter les documents sur des bases plus saines qu’on ne I’a fait jusqu’ici. Cette méthode se

BCAI 7 (1991) Pouzet (L.): Damas au Vlle/Xllle siécle. Vie et structures religieuses dans une métropole islamique, recensé par J.-Cl. Garcin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



